





কলিকাতায় সেন্ট্রাল টেক্ষ্টুক কমিটি কর্তৃক মধ্য বঙ্গ বিষ্ণুপুরের  
তৃতীয় শ্রেণীর পাঠ্যক্রমে অনুমোদিত।

# বিত্কথা।

— — — — —

গিরিজাপ্রসন্ন রায়চৌধুরী বি. এল.

প্রণীত।



শ্রাবণ কেদুরনাথ বন্দু, বি. এ. কর্তৃক প্রকাশিত  
৬৪ নং অগ্নিল মিত্রীর লেন—কলিকাতা।

PRINTED BY H. D. GHOSE, AT THE HINDU MACHINE PRESS,  
64, AKHIL MISTRY'S LANE, CALCUTTA.



# ବିତ୍ତକର୍ମ

## ଉପକ୍ରମଣିକା ।

ତୋମରା ଏଥିନ ଏଦେଶେ ସେକୁପ ଶିକ୍ଷାପ୍ରଣାଳୀ ପ୍ରଚଲିତ ଦେଖିତ  
ପାଓ, ପୂର୍ବେ ଏକୁପ ଛିଲ ନା । ପୂର୍ବେ ତୋମାଦେର ପୂର୍ବପୁରୁଷଗଣ  
ବିନା ବେତନେ, ଗୁରୁଗୃହେ ଥାକିଯା, ବିବିଧ ଶାସ୍ତ୍ରର ଉପଦେଶ ଲାଭ  
କରିତେନ । ପ୍ରାୟ ପଞ୍ଚମ ବର୍ଷର ବୟସେର ସମୟେଇ ମେଇ ପ୍ରାଚୀନ-  
କାଳେର ଶିକ୍ଷୁଗଣେର ବିଦ୍ୱାରନ୍ତ ହଇତ । ଶୈଶବେଇ ତାହାରୀ ମାତା  
ପିତା ଭାଇ ଭଗିନୀର ସଙ୍ଗ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଯା ଗୁରୁଗୃହେ ବିଦ୍ୱାଶିକ୍ଷାର୍ଥ  
ପମନ କରିତେନ । ଅବଶ୍ଵା ସ୍ଥାହାର ସେକୁପ ହଉକ ନା କେନ,—ଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ  
ରାଜପୁନ୍ତରେ ହଉନ, କିନ୍ତୁ ଦରିଜପୁନ୍ତରେ ହଉନ, ଗୁରୁଗୃହ ତାହାଦିଗେର  
ଏକତ୍ର ଏକଭାବେଇ ଥାକିତେ ହଇତ । ଗୁରୁରେ ତାହାଦିଗେର ଅବଶ୍ଵା-  
ନିର୍ବିଶେଷେ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିତେନ । ମେଥାନେ ତାହାଦିଗେର ଭୋଗ-  
ବାସନା ସମ୍ପଦରେ ପରିତ୍ୟାଗ କରିତେ ହଇତ । କି ଆହାରେର ଆନନ୍ଦ,  
କି ବସନ୍ତେର ବିଲାସ, ଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ଶିଶୁ ଇହାର କିଛୁତେଇ ଆଶ୍ରମ  
ପାଇତେନ ନା । ଗୁରୁ ଯାହା ଭୋଜନେ ଅନୁମତି କରିତେନ, ଶିଶୁ  
ତାହାଇ ଭୋଜନ କରିତେନ; ଗୁରୁ ଯାହା ପରିଧାନ କରିତେ ବଲି-  
ତେନ, ଶିଶୁ ତାହାଇ ପରିତେନ । କହନ୍ତଃ ମେ ସମୟେ ଶିକ୍ଷାର୍ଥିଗମ  
ସର୍ବଭୋଭାବେଇ ଗୁରୁର ଅନୁବର୍ତ୍ତୀ ହଇଯା ବିଦ୍ୱାଭ୍ୟାସ କରିତେନ ।

গুরুও তথন শিষ্যগণকে অপত্যনির্বিশেষে শিক্ষা প্রদান করিতেন। তখন শিক্ষকগণ শিষ্যবর্গের পরিণামের মঙ্গলের দিকে চাহিয়া শিক্ষাপ্রদান করিতেন। সংসারে কি করিলে ধর্ম প্রতিপালিত হইবে, প্রাচীনকালের আর্যগুরু সর্বদা শিষ্যের জন্য তাহাই ভাবিতেন। তাই, সেকালের শিক্ষাপ্রণালী কিছু ভিন্ন রকমের ছিল।

সেই প্রাচীনকালের পরম পূজ্য ঋষিগণ শিষ্যবর্গের শিক্ষার প্রতি বেংলপ লক্ষ্য রাখিতেন, বোধ হয় এখন তোমাদের মাতা পিতাও তোমাদের শিক্ষার প্রতি সেঁলপ দৃষ্টি রাখিত পারেন ন। তখন বিদ্যাশিক্ষার সহিত শিক্ষার্থীর চরিত্রও সুন্দরুন্মাপে গঠিত হইত। সুখলাভের জন্য সংসারে কষ্টসহিষ্ণুতা, ক্ষমা, তিতিক্ষা প্রভৃতি যে সকল গুণশিক্ষা আবশ্যিক—সেই সকল গুণই প্রায় জ্ঞানী গুরু স্বকীয় শিষ্যগণকে অভ্যাস করাইতেন। মহাদি শাস্ত্রের উপদেশামূল্যায়ী কার্য করিলে, সর্বাঙ্গীণ শিক্ষা প্রভাবে তখনকার শিষ্যগণ সর্বপ্রকার কষ্টসহিষ্ণু, জিতেন্দ্রিয়, সত্যবাদী, পরোপকারী, অহঙ্কারশূণ্য, দয়াশীল, সূক্ষমদৃষ্টি এবং সর্বজনের প্রতি ষণ্ঠোচিত ব্যবহারজ্ঞ হইয়া গুরুগৃহ হইতে অত্যাগমন করিতে পারিতেন।

বিজ্ঞালয়ের শিক্ষাপ্রণালী সংশোধন করিয়া বে এখন সেই-ক্লপ শিক্ষাপ্রদান করা বাইতে পারে, এক্লপ সম্ভাবনা নাই। বিজ্ঞালয়ে বাহা শিখিতেছে, এখন তাহাই তোমাদিগকে শিখিতে হইবে; নতুন সংসারে প্রতিষ্ঠিত হইতে পারিবে ন। তবে বলি সংসারে সুখলাভের অভ্যাশ কর, তবে সেই প্রাচীন কালের

## বিতীয়বারের বিজ্ঞাপন ।

এই স্কুলপাঠ্য পুস্তকখানি কিছু নৃতন রকমের হইয়াছে। এই শ্রেণীর পুস্তকে যে ভাবে নীতি-উপদেশ লিখিত থাকে, এই পুস্তকে ঠিক তেমন ভাবে উপদেশগুলি লিখিত হয় নাই। আমরা এই ক্ষুদ্র পুস্তকখানির নীতিগুলি এক ভাবে সম্পূর্ণ করিতেই চেষ্টা করিয়াছি। এই নীতিগুলির মধ্যে এমনই একটা শুভালা বিশ্বাস রহিয়াছে যে, প্রবন্ধগুলি আপাততঃ বিচ্ছিন্ন বোধ হইলেও, অক্ষত প্রস্তাবে পরম্পর বিশেষ সম্বন্ধযুক্ত। পুস্তকখানি পড়িলেই সেই সম্বন্ধ উপলক্ষ হইবে, ইহাই আমাদিগের বিশ্বাস। তবে যাহারা অগ্রে বিজ্ঞাপনেই পুস্তকের উদ্দেশ্য ও মৰ্মাদিগুলির কথা জানিতে চাহেন, তাহাদিগকে সেই সম্বন্ধ বিজ্ঞাপনেই বুরাইবার জন্য করেকটি কথা এখানে বলিতেছি।

আমরা উৎকৃষ্ট সুখপ্রাপ্তিকে মানবজীবনের মুখ্য লক্ষ্যস্থলপে গ্রহণ করিয়া, তাহা পাইবার জন্য মানবের কিন্তু পিক্ষা, কিন্তু কার্য আবশ্যিক, তাহাই যথাসম্ভব এই ক্ষুদ্র পুস্তকখানিতে আলোচনা করিয়াছি। জীবনের এইক্লপ লক্ষ্য গ্রহণে, কোন সংপ্রদায়েরই আপত্তি হইতে পারিবে না, আমাদিগের এইক্লপই বিশ্বাস। হিন্দুগণের মধ্যে যাহারা উচ্চাধিকারী, তাহারা সুখ ও দুঃখ উভয়ের ত্যাগই আদর্শ মানবের কার্যা, এইক্লপ বলিয়া থাকেন ; কিন্তু তাহারাও, নিম্নাধিকারিগণকে উৎকৃষ্ট সাহিক সুখের চেষ্টা করিতে পরামর্শ দিলে, তাহাতে আপত্তি করিবেন এমন বোধ হয় না। Honesty is the best policy এই নীতিবাদিগণও ইহাতে তাহাদিগের মত অঙ্গুসুরণ করা হইয়াছে দেখিতে পাইবেন। ফলতঃ আমাদিগের বোধ হয়, এই লক্ষ্য নির্দেশে প্রাচ্য ও প্রতীচ্য সকল শ্রেণীর সকল লক্ষ্যই বজায় রাখা হয় ।

এইক্লপে শ্রেষ্ঠ সুখকে জীবনের লক্ষ্যস্থলপে গ্রহণ করিয়া, আমরা দেখাইতে চেষ্টা করিবামি ।

কতকগুলি শিক্ষা বিশেষ আবশ্যক। আমি প্রথম পরিচ্ছদে শরীর সম্বন্ধীয় কতকগুলি শিক্ষার বিষয় বলিয়াছি। এই সকল শিক্ষা সবিস্তারে কুলপাঠ্য পুস্তকে বলা অসম্ভব—আমি ইহা ছাত্রপাঠ্যপঞ্চাশী করিয়াই বলিতে চেষ্টা করিয়াছি।

শরীর ও মনের সর্বাঙ্গীন শিক্ষা ভিন্ন উৎকৃষ্ট সুখলাভার্থ সংসারীর আর যাহা যাহা আবশ্যক, তাহারই হই চারিটি বিষয় তৃতীয় পরিচ্ছদে বলিয়াছি। চতুর্থ পরিচ্ছদে কয়েকটি মহৎ লোকের মহতী কাহিনী বর্ণনা করিয়াছি। যথাসাধ্য এই লোকগুলি ভিন্ন দেশ, সম্প্রদায় ও জাতি হইতে নির্বাচন করিয়া লইয়াছি। হিন্দুগণের পৌরাণিক কোন আধ্যাত্ম গ্রন্থমধ্যে স্থান পায় নাই, কারণ হিন্দু ভিন্ন অপর ধর্মাবলম্বিগণের তাহাতে আপত্তি হইতে পারে।

প্রবন্ধগুলির সম্মুখ দেখিয়া এবং পুস্তকের উদ্দেশ্যের কথা শুনিয়া গ্রন্থখানিকে আপাততঃ কঠিন ও ছাত্রপাঠের অনুপযোগী বলিয়া ধারণা হইতে পারে। কিন্তু আমাদিগের বিশ্বাস পুস্তকখানি পড়িলে সে ধারণা থাকিবে না। আমি উপদেশগুলি যথাসাধ্য বিশ্ব ও কার্য্যাপযোগী Practical করিতে চেষ্টা করিয়াছি। একটা দৃষ্টান্ত দেখাইতেছি। ক্রোধ সম্বন্ধে আমাদিগের কর্তব্য লিখিবার সময় 'ক্রোধ করা ভাল নহে' এই কথা এবং ক্রোধের দোষ দেখাইয়াই আমরা বিরত হই নাই; যাহাতে এই ক্রোধের হস্ত হইতে সুস্ক্রিলাভ করা যায়, তাহার উপায় লিখিতে চেষ্টা করিয়াছি। ফলতঃ পুস্তকখানিকে ছাত্রপাঠ্য করিতে আমাদিগের চেষ্টার কৃটি হয় নাই, তবে যাহা ক্ষমতাতীত, তাহা চেষ্টা করিলেও সম্পন্ন করা যায় না।

এই সুজ্ঞ শ্রেষ্ঠ প্রণয়ন অঙ্গে আমরা অনেকের নিকট সাতিশয় খণ্ড হইয়াছি। ৮বিংশত্ত্ব চট্টোপাধ্যায়ুর রায় বাহাদুর C. I. E.র নাম দেই মহাজনগণের তালিকায় সর্বপ্রথমে স্থাপন করিতে হয়। আমরা সকল

বিষয়েই তাহার নিকট খণ্ড—সুতরাং বিষয় প্রকাশ করিয়া তাহার নিকটে কৃতজ্ঞতা স্বীকার করিতে পারিতেছি না। ফলতঃ এই ক্ষুজ্জ স্কুলপাঠ্য গ্রন্থখানিতে একভাবে তাহারই শিক্ষা প্রচার করিতে চেষ্টা করিয়াছি। শ্রীযুক্ত বাবু রঞ্জনীকান্ত শুণ্ঠ মহাশয়ের নিকটেও আমি সাতিশয় কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিতেছি। মহৎলোকের মহৎ কাহিনী লিখিতে আমি তাহার পুস্তক হইতে নানাপ্রকার সাহায্য পাইয়াছি। তিনি এ সম্বন্ধে আমাকে দুই তিনখানি পুস্তক প্রদান করিয়াও উপকার করিতে কৃটি করেন নাই। এসম্বন্ধে তাহার উদ্বারতা বিশেষ ধন্তবাদার্থ।

ঢাকার নবাব আবদুল গণজ ক্রি এন্ট্রান্স স্কুলের হেড় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বাবু সৌতানাথ সেনশুণ্ঠ মহাশয় এই পুস্তকখানির আঁচ্ছোপান্ত প্রফ দেখিয়া দিয়াছেন। আধুনিক লেখায় যেকূপ ব্যাকরণ দোষ চলিয়া থাকে, ছাত্রপাঠ্য গ্রন্থে সেকূপ কোন দোষ না থাকে, তাহা করিতে তিনি বিশেষ পরিশ্রম করিয়াছেন; এই জন্ত তাহার নিকটেও কৃতজ্ঞতা স্বীকার করিতেছি।

শ্রীযুক্ত পণ্ডিত শশুচন্দ্র শামুরড় মহাশয় লিখিত বিদ্যাসাগরের জীবন-বৃত্তান্ত ও শ্রীযুক্ত সত্যপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় লিখিত শিবাজীর জীবন-বৃত্তান্ত হইতে আমি করেকটি ষটনা গ্রন্থ করিয়াছি; তজ্জন্ত তাহার নিকটে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিতেছি।

শ্রীগিরিজাপ্রসন্ন রায়।

## তৃতীয়বারের বিজ্ঞাপন ।

“হিতকথা” সংশোধিত হইয়া পুনর্বার প্রকাশিত হইল। ‘এই পুস্তকের স্থানে তার দোষ আছে, দুই চারি স্থানে অসত্য কথা (inaccurate expression) আছে’—এই বলিয়া আপত্তি উত্থাপিত হওয়াতে, গত বৎসর মেট্রিল টেক্স বুক কমিটি ইহাকে বালকগণের পাঠ্যপর্যোগী গ্রন্থ বলিয়া গ্রহণ করিতে স্বীকৃত হয়েন নাই। যথাসাধ্য সেই মূল দোষ বিদূরীত করিয়া, পুনর্বার গ্রন্থখানি প্রোক্ত কমিটিতে প্রদান করা গেল।

এই সংশোধন কার্যে আমি প্রোক্ত সভার দ্রুজন পরম শ্রদ্ধাস্পদ সভ্যের নিকটে সহায়তাক্রম অনুগ্রহপ্রাপ্ত হইয়াছি। সর্বথা পূজনীয় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত রাজেন্দ্রচন্দ্র শাস্ত্রী এম, এ, মহাশয় পুস্তকখানির আঁচ্ছা-পাস্ত পাঠ করিয়া ইহার দোষগুলি দেখাইয়া দিয়াছেন এবং স্থলবিশেষে তাহা সংশোধনও করিয়া দিয়াছেন। পরম শ্রদ্ধাস্পদ শ্রীযুক্ত চন্দ্রনাথ বসু এম, এ, বি, এল. মহাশয়, ইহার কতকাংশ বিশেষক্রমে সংশোধন করিয়া দিয়াছেন। তাহাদের এই সহায়তাবলেই আমি গ্রন্থখানি এইরূপ সংশোধন করিতে সমর্থ হইয়াছি। তাহাদিগের নিকটে এই অন্ত বিশেষ কৃতজ্ঞ রহিলাম।

আরও একটি কথা এইবারে বলা আবশ্যক মনে করিতেছি। কথাটি পূর্বের বিজ্ঞাপনেও বিস্তৃত ছিল, কিন্তু তাহা সংক্ষেপে লিখিত ছিল।

“হিতকথা” বালকদিগকে যাহা করিতে উপদেশ দিয়াছি, ‘স্বত্রে অন্ত তাহা অনুভ্রে’ এইরূপই আমি প্রকাশ করিয়াছি। এ কথার তর্ক উঠিতে পারে যে, স্বত্রের উদ্দেশ্যে কার্যানুষ্ঠানের উপদেশ হিন্দুর নিকাম ধর্ম-বিহিত নহে, অতএব তাহা এই গ্রন্থে নিবিষ্ট করা অস্থায় হইয়াছে। এই তর্কের উভয়ে আমি এই স্থলেই দুই চারিটি কথা বলিয়া রাখি।

সুখের উদ্দেশ্যে কার্যানুষ্ঠান হিন্দুর নিষ্কাম ধর্মবিহিত নহে, একথা স্বীকার করিলেও, ধর্মবিহিত সুখ বা সাত্ত্বিক সুখের উদ্দেশ্যে কার্যানুষ্ঠান হিন্দুধর্ম বিরুদ্ধ, একথা আমি স্বীকার করিতে পারি না। আমার ইহাই মনে হয় যে, অজ্ঞানীকে এবং বালকদিগকে সকাম বা সুখের উদ্দেশ্যে কার্যানুষ্ঠান করিতে হিন্দুশাস্ত্র উপদেশ দিয়াছেন। ইহা সপ্রমাণ করা সহজসাধ্য বলিয়াই আমার মনে হয়। আবার এদিকে প্রচলিত ব্যবহারাদি দেখুন। হিন্দুর প্রধান ক্রিয়া দুর্গোৎসবাদির সংকলন সকাম। আয়ু, ধন, যশ, ভাগ্য ইত্যাদি পাইবার প্রার্থনা হিন্দুধর্মানুষ্ঠানে অনেক স্থলেই দেখিতে পাওয়া যায়। ইহার তাংপর্য আমি এই মনে করি যে, সুখভোগের বাসন। প্রথমেই একেবারে পরিত্যাগ করা সম্ভব নহে ভাবিয়া, অত্যন্ত দৃঃখ্যমিশ্রিত সুখকে অর্থাৎ যাহাকে শাস্ত্রে সাত্ত্বিক সুখ বলা হইয়া থাকে এবং যাহাকে আমি উৎকৃষ্ট সুখ বলিয়া অভিহিত করিয়াছি সেই সুখকে—লক্ষ্য করিয়া প্রথমে কার্যে প্রবৃত্ত হইতে হিন্দুশাস্ত্র উপদেশ দিয়াছেন। পরে জ্ঞান জন্মিলে, অধিকারী হইলে, এবং সুখকেও পরিত্যাগ করিয়া নিষ্কাম ধর্মের অনুষ্ঠানে অতী হইতে হিন্দুশাস্ত্র উপদেশ দেওয়া হইয়াছে। এ সুখও পরিত্যাজ্য—কেন না, ইহাতেও দৃঃখ আছে—যাহাতে দৃঃখের একেবারে নিরূপিত হয়, তাহারই অনুষ্ঠান শ্রেষ্ঠকর। নিষ্কাম ধর্মে তাহাই হয়। তাই নিষ্কাম ধর্মের এত শ্রেষ্ঠতা। নিষ্কাম ধর্ম সুখের জন্ম, এ কথায় বরং আপত্তি করিলে চলে, কেন না, এই ‘সুখ’ কথায় পূর্বোক্ত সুখেরই ধারণা জন্মাইয়া থাকে। কিন্তু নিষ্কাম ধর্ম আনন্দ-লাভের জন্ম—ইহা অনামাসে বলা যাইতে পারে। অধিকারীভূতে কর্তব্যের বিভিন্নতার উপদেশ হিন্দুধর্মেরই একটা বিশেষত্ব।

আমার লিখিত নীতিশুলিতে যদি অন্ত দোষ না থাকে, তৃতীয়ে নিশ্চয়ই জরুরী করি, ‘সুখের উদ্দেশ্যে তাহা অনুসরণীয়’ এ কথায় বিশেষ দোষ হইবে না। ‘দৃঃখ-নিরূপি এবং সুখ-প্রাপ্তি পূর্ববকারের লক্ষ্য’ একথা

অনেক হিন্দুগ্রন্থে দেখিতে পাওয়া যায়। “লেখাপড়া করে যেই, গাড়ী-  
ঘোড়া চড়ে সেই” “লেখাপড়া যেই জানে, সর্বলোকে তারে মানে” এ  
কথাগুলি পাঠ্যপুস্তকে চলিত আছে। এস্তে গাড়ী ঘোড়ায় চড়িবার  
জন্ম, সম্মান পাইবার জন্ম, লেখাপড়ার আবশ্যকতা প্রকাশক্রমে বলা না  
হইয়া থাকিলেও, এই জন্ম বালক লেখাপড়ায় মনোযোগ করুক, এমনই  
একটা গ্রন্থকারের ইচ্ছা দেখা যায় না কি ?

এ সম্বন্ধে বাহলাক্রমে যুক্তি-প্রমাণ দেওয়া একটি স্থলে অসম্ভব।  
গতবারে সমিতি এইক্রমে কোন তর্ক উৎপন্ন করেন নাই। যাহা  
হউক, যদি বাস্তবিকই এইক্রম উপদেশ হিন্দুশাস্ত্রবিকল্প হয়, সেই জন্ম  
আমার এই গ্রন্থ উপেক্ষিত হউক, তাহাতে আমার আনন্দই হইবে।  
অন্তর্থা, অন্ত দোষ না থাকিলে, আমার এই গ্রন্থানি সেই বিশেষজ্ঞ  
জন্মই কিছু অনুগ্রহ দাবী করিতে পারে কি না, তাহা স্বাধীগণ বিবেচনা  
করিয়া দেখিবেন।

কলিকাতা ; চৈত্র ৪, ১৩০৩।

শ্রীগিরিজাপ্রসন্ন রায়।

# সুচীপত্র

## উপক্রমণিকা ।

### । প্রথম পরিচ্ছেদ—শরীর ।

| বিষয় ।        | পৃষ্ঠা । |
|----------------|----------|
| স্বাস্থ্য ও বল | ৯        |
| আহার           | ৯        |
| বায়াম         | ১১       |
| কষ্টসহিতৃতা    | ১৩       |
| শ্রমপারগতা     | ১৬       |

### দ্বিতীয় পরিচ্ছেদ—মন ।

|                |    |
|----------------|----|
| জৈবিক ভক্তি    | ১৮ |
| ক্রোধ          | ২০ |
| পরশ্রীকাত্তরতা | ২৩ |

### তৃতীয় পরিচ্ছেদ—অপরাপর বিষয় ।

|                                                     |    |
|-----------------------------------------------------|----|
| বিষ্ণা                                              | ২৫ |
| ধন ...                                              | ২৮ |
| কার্য্যাকার্য্য-বিচার—অধ্যবসায়, পরিশ্রম ইত্যাদি... | ২৮ |
| মিতব্যস্থ                                           | ৩১ |

| বিষয়।                         | পৃষ্ঠা। |
|--------------------------------|---------|
| পরিজন প্রতিবেশী—ইত্যাদি        | ... ১২  |
| বাক্য                          | ... ৩৩  |
| ব্যবহার                        | ... ৩৭  |
| আপনার আপাতস্থথের ইচ্ছাত্যাগ    | ... ৩৯  |
| অপরের নিকট আত্মাভিমান পরিত্যাগ | ... ৪২  |
| অপরের অস্ত্রাচরণ সহ করা        | ... ৪৪  |
| অপরের নিকট অপরাধ স্বীকার করা   | ... ৪৫  |
| রাজা                           | ... ৪৬  |
| সর্বপ্রাণীর স্মৃতি—সম্মা       | ... ৫০  |

### চতুর্থ পরিচ্ছেদ—মহত্বী কাহিনী।

|                          |        |
|--------------------------|--------|
| রামছুলাল                 | ... ৫২ |
| রাণা রামমল               | ... ৫৮ |
| রণজিৎ সিংহ               | ... ৬১ |
| শিবাজী                   | ... ৬৪ |
| ঈশ্বরচন্দ্ৰ বিশ্বামীগুৰু | ... ৬৭ |
| চন্দ্ৰশেখৰ রায়          | ... ৭৬ |
| মহম্মদ মসিল              | ... ৭৮ |
| ডেভিড হেন্রোয়ার         | ... ৮০ |

সর্বাঙ্গীণ শিক্ষা সম্বন্ধে গ্রহণ না করিলে হইবেই না । এখন  
আর গুরুর নিকট সে শিক্ষা সম্যক্ত প্রত্যাশা করিতে পার না—  
সে শিক্ষা এখন নিজে নিজেই করিতে হইবে । অবশ্য, পিতা  
মাতা শিক্ষক প্রভৃতি হিতেষী গুরুজন তোমাদিগকে সে শিক্ষা-  
লাভে সহায়তা করিতে পারিবেন, কিন্তু সে শিক্ষা প্রধানতঃ  
আত্মচেষ্টাসাপেক্ষই থাকিবে ।

তোমাদিগকে সেইরূপ শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা বুঝাইবার  
অস্ত্র, এবং তাহাতে তোমাদিগের প্রয়োচনা জন্মাইবার অস্ত্র  
আমি আজ কয়েকটি কথা বলিব ।

সর্বপ্রথমে আমি তোমাদিগকে ভক্তিসম্বন্ধে কিছু বলি-  
তেছি । পিতা মাতা প্রভৃতি গুরুজন তোমাদিগের যে নিতান্ত  
ভক্তির পাত্র, তাহা সকলেই অবগত আছ । পিতা মাতাকে  
ভক্তি সকলেই করিয়া থাক ; সে সম্বন্ধে আমার ষাহা বলিবার,  
তাহা অন্যত্র বলিব । আমি এখানে শিক্ষকের প্রতি ভক্তির  
কথাই বলিতেছি । ষাহাৰ নিকট উপদেশ গ্রহণ করিতে হয়,  
তাহাকে একান্ত ভক্তি কৰা আবশ্যক তাহার কথায় সমুচিত  
বিশ্বাস রাখা আবশ্যক । শিক্ষকের শিষ্যের প্রতি এই ভক্তি-  
বিশ্বাসের অভাব হইলে, উপদেশ কার্য্যকর হইতে পারে না ।  
শিক্ষকগণকে ভক্তি বিশ্বাস না করিলে তাহাদিগের যে পরিমাণে  
অসম্মান হইবার সম্ভাবনা, তদপেক্ষ তোমাদিগেরই অধিকতর  
ক্ষতিগ্রস্ত হইবার আশঙ্কা । নীর্তশিক্ষকগণকে ভক্তি-বিশ্বাস না  
করিলে নীতিশিক্ষাই হইতে পারে না । একটা সাধারণ দৃষ্টিতে  
লিতেছি । শিক্ষক বলিলেন “বহুগণ ! তোমরা কদাচি পাঠাবন্তা-

কালে নৃত্যগীতে অনুরক্ত হইও না, শেশবে উহাতে অনুরক্তি জমিলে পরিণামে শিক্ষার ব্যাঘাত ও চরিত্রের শ্বলন হইবার সন্তান।” তোমরা তাহাকে ভক্তি করিলে না, তাহার এই কথা বিশ্বাসও করিলে না, স্বতরাং নৃত্যগীতস্পৃহাও পরিত্যাগ করিতে তোমাদের প্রবৃত্তি হইল না। কিন্তু ইহার ফল কি হইল ? না, পরিশেষে হয় ত তজ্জন্ম তোমাদিগকে অধঃপাতে যাইতে হইল। সকল কার্যের পরিণাম সকলে পরীক্ষা দ্বারা জানিতে গেলে সংসারে বিপদের সীমা থাকে না। অগ্নির দাহশক্তি অনুভব করিতে কি প্রত্যেকেরই অগ্নিমধ্যে হস্ত রাখিতে হইবে ? বিষের প্রাণহারিণী শক্তি কি বিষদিক্ষ মনুষ্য না দেখিয়া বিশ্বাস করিবে না ? একপ হইলে জগৎ চলিতে পারে না। অন্তের কথায় বিশ্বাস করিয়া তোমাদের অনেক কার্যই করিতে হইবে।

প্রশ্ন হইতে পারে, যিনি চরিত্রবান, নীতিপরায়ণ, তাহাকে যেন ভক্তিবিশ্বাস করা গেল ; কিন্তু যিনি সেকল নহেন, তিনি শিক্ষক হইলে শিষ্য তাহাকেও কি ভক্তি করিবে ? ইহার একমাত্র উত্তর আমি এই জানি যে, যিনি শিক্ষক, যাহার নিকট শিক্ষা গ্রহণ করিতে হইবে, তাহাকে ভক্তি করিতেই হইবে।

ভক্তির একটী অসাধারণ গুণ আছে। ইহাতে ভক্তকে সেবকপদে রাখিয়া, তাহাকে নতুনা, বিনয়, আজ্ঞোৎসর্গ প্রভৃতি কয়েকটি শুল্ক অলঙ্কারে বিভূষিত করে। ভক্তের হৃদয় কি শুল্ক ! নিরাকার ঈশ্বরভক্তই হউন, কি সাকার দেবভক্তই হউন, কি প্রত্যক্ষ মনুষ্যবিশেষের ভক্তই হউন, ভক্তের ভক্তিবিশ্বারিত অন্তরে কি অপূর্ব আনন্দের লহরীই জীড়া করিয়া

থাকে ! ভক্তিতে যে সুস্থ উৎপাদন করে, অর্থে তাহা পারে না । এমন সুখের জিনিস সকলেরই আহরণ করিতে চেষ্টা করা কর্তব্য । অতএব একপ্রকার বলা যায় যে, তোমরা পাত্রাপাত্র বিচার না করিয়া যেখানেই এই বৃক্ষের বিকাশ করিতে পার, করিবে । অযোগ্য পাত্রে ভক্তি করিলেও ভক্তির ফল যে আনন্দ তাহা লাভ করিতে পারিবে ।

কেবলমাত্র বিদ্যালয়ের শিক্ষককেই ভক্তি করিতে হইবে এমন নহে । যাহার নিকটে কিছু মাত্র শিক্ষা পাইতে চাহ-যাহার নিকটে সামাজিক শিক্ষাও প্রাপ্ত হইয়াছ, তিনি বিদ্যালয়ের শিক্ষক না হইলেও তাহাকে ভক্তি করিবে । যদি কোন গ্রন্থ অধ্যয়ন করিয়া কোন ফল পাইতে চাহ, গ্রন্থকারকেও ভক্তি করিবে । কারণ গ্রন্থকারও এক শ্রেণীর লোক-শিক্ষক ।

যিনি নৌতিপরায়ণ, তিনি যে ধর্মাবলম্বীই হউন না কেন, তাহাকে ভক্তি করিবে ; যিনি জ্ঞানী তাহাকে ভক্তি করিবে ; এই প্রকার যাহাকে কোন বিশেষ গুণ অঙ্গত দেখিবে, তাহাকেই ভক্তি করিবে । এই প্রকার ভক্তি, নৌতি, জ্ঞান ও গুণের প্রতি ভক্তি, ব্যক্তিবিশেষের প্রতি ভক্তি নহে ।

কিরণে ভক্তিবৃক্ষের বিকাশ করিতে হয়, তাহার সহজ উপায় বলিয়া দিতে ছ । যাহারট সহিত আলাপ হইবে, তাহারই গুণভাগ অনুসন্ধান করিতে থাকিবে । তিনি বালকই হউন, আর বৃক্ষই হউন, দ্রৌলোকই হউন, আর পুরুষই হউন, তাহার যে সকল গুণ তোমাতে নাই বা ধাক্কিলেও তাহাতে যে পরিমাণে আছে, তোমাতে সে পরিমাণে নাই, তাহাই অতি সুস্মভাবে

অনুসন্ধান করিতে থাকিবে । অনুসন্ধান করিয়া অহরহঃ পর্যালোচনা করিতে থাকিবে—দেখিবে, অতি অল্পদিন মধ্যেই ভূমি তাঁহার অকৃত্রিম ভক্ত হইয়া পড়িয়াছ । ষদি সেইভাবে ভূমি ভক্তির বিকাশচেষ্টা করিতে পার, তবে বুঝিতে পারিবে ভক্তির কি ক্ষমতা—ভক্তির কি ফল ! বুঝিতে পারিবে, ব্যক্তি মাত্রকেই কেন আমি ভক্তি করা সন্তুষ্ট ও কর্তব্য মনে করি ।

ভক্তি সম্বন্ধে অন্ত এই পর্যন্তই বলিয়া “ক্ষান্ত হইলাম, ভক্তির চরম বিকাশ ঈশ্বর-ভক্তিতে । তাহা তোমাদিগকে এখন না বলিলেও চলিতে পারে ; পূর্বোক্ত প্রকারে ভক্তি-বৃক্ষির অনুশীলন কর, সে জ্ঞান আপনা হইতেই আসিবে ।

দেখ বৎসগণ ! এই সংসারে কি দ্বী, কি পুরুষ, সকলেই স্বৃত্তিভূতের প্রত্যাশার কার্য্য করিয়া থাকে । যাঁহারা সম্যাসী, বা স্বৃত্ত দুঃখে অনাসন্তুষ্ট মহাপুরুষ তাঁহাদিগের কথা স্বতন্ত্র, আমি সাধারণ গৃহস্থদিগের কথাই বলিতেছি । স্বৃত্ত সকলেই চাহে, স্বৃত্ত কিন্তু জল বায়ুর শায় এমন পদাৰ্থ নহে যে, তাহা বিনা বৰ্ত্তে বেখাবে সেখানে পাইতে পারা বায় । এ স্বৃত্তের জন্য মানুষের চেষ্টা করিতে হয় । চেষ্টা করিলেই যে সর্বদা স্বৃত্তলাভ করা বায়, এমনও দেখা যাব না ; আবার বিনা চেষ্টাতেও লোক স্বৃত্তী হইতেছে, এমনও দেখা যাইতেছে । তথাপি এ কথা বলা যাইতে পারে যে, স্বৃত্তেরজন্য সকলেরই চেষ্টা করা কর্তব্য । এই চেষ্টা কিঙ্গুপে করিতে হইবে, তাহাই আমাৰ বক্তুব্য ।

একটু অনুধাবন করিয়া দেখিলেই দেখিতে পাওয়া যাব, উৎকৃষ্ট স্বৃত্তলাভাৰ্ত আমাদিগের শ্ৰীম, মন ও অপৱাপন কৰক-

গুলি বিষয় সম্বন্ধে বিশেষ লক্ষ্য রাখিতে হয়। শরীর ভাল না থাকিলে, কোন প্রকার সুখজনক কার্য্যই সুখকর বলিয়া বোধ হয় না। বাহার শরীর রূপ রাজাৰ স্থায় গ্রিস্তা, সাধুজনেৰ স্থায় নির্মল অনুঃকৰণ থাকিলেও, তাহার তাহাতে সুখ বোধ হয় না। আবার বাহার মন ভাল নহে, যিনি পৱন্তীকাতন, যিনি ক্রোধী, তাহার শরীর সুস্থ ও পৰ্বতেৰ স্থায় দৃঢ় হইলেও, তিনি সুখলাভে সমর্থ হন না। শরীর ও মনেৱ এইক্রম স্বাভা-বিক সম্বন্ধ রহিয়াছে বৈ, একেৱ অনুখে অন্ত্যেৱও অন্তাধিক অসুখ হইয়া থাকে।

তাৰ পৱে কেবল এই শরীর ও মন ভাল থাকিলেও বে সংসাৱে সুখী হওয়া বাবু, এমন নহে। সংসাৱে সুখলাভাৰ্ত আৱও অনেক বিষয় আবশ্যিক। এই জন্ম উপযুক্ত অৰ্থ আব-শ্যাক, উৎকৃষ্ট পরিজন আবশ্যিক, উৎকৃষ্ট প্রতিবেশী আবশ্যিক, উৎকৃষ্ট স্বদেশী আবশ্যিক। ফলতঃ বাহাদুরিগেৱ সহিত এই সংসাৱে সম্বন্ধ বা সংস্কৰ হইতে পাৱে, তাহাদুরিগেৱ সকলেই তোমাদুরিগেৱ সুখলাভেৰ অনুকূল না থাকিলে, সৰ্বাঙ্গীণ সুখ-প্রাপ্তিৰ সম্ভাবনা নাই।

উপযুক্ত অৰ্থ না থাকিলে, গ্রামাচ্ছাদনেৰ জন্মও কষ্ট হইতে পাৱে। সংসাৱীৰ পক্ষে এ কষ্ট সাতিশয় ছুঃসহ সন্দেহ নাই। এ সম্বন্ধে অধিক বলিবাৱ আবশ্যিকতা নাই—এ কথা সংসাৱী মাত্ৰই জ্ঞাত আছেৱ এমন কি, তোমৰা বালক হইলেও, এ কথা না জান এমন নহে।

আবার দেখ, উত্তম শরীর ও মন এবং উপযুক্ত অৰ্থ হইলেও

যে সুখী হইতে পারা যায়, এমন নহে। যাহার পরিজন ভাল নহে, তাহার গৃহ অরণ্যস্বরূপ। তিনি প্রতৃত ধন, সুস্থ শরীর, এবং নির্বাল চরিত্রের অধিকারী হইলেও, সুখলাভে সমর্থ নহন না। অহর্মিশ যাহাদিগকে লইয়া সংসারব্যাপারে লিপ্ত থাকিতে হয়, যাহাদিগের সুখদুঃখ সুখদুঃখ ভোগ করিতে হয়, তাহারা উত্তম না হইলে, নিশ্চয়ই সুখলাভে বিস্ত জন্মিবে।

যাহার রাজ্যে বাস করিতে হয়, যাহার নিয়ম ও আজ্ঞা পালন করিয়া সংসার পথে বিচরণ করিতে হয়, তিনি যদি উৎকৃষ্ট না হন, তাহা হইলেও, সুখলাভে বিস্ত জন্মিতে পারে। কত আর দেখাইব—ইগাই জানিয়া রাখিও, যাহাদিগের সহিত কোন না কোন প্রকারে তোমাদিগের সম্বন্ধ রহিয়াছে, সম্বন্ধ উপস্থিত হইতে পারে, তাহারা ভাল বা মন্দ হইলে তোমাদিগের অস্তুধিক স্বুখ বা দুঃখ হওয়া একান্ত সম্ভবপর।

আমি অন্ত হইতে প্রতিদিন তোমাদিগকে ইহার এক একটি বিষয় সম্বন্ধে কিছু উপদেশ দিতে চাহি। আমার কথাগুলি অতিল মনে করিয়া, তাহা বুঝিতে উদান্ত করিও না। ০ আমি বাহা বলিব, তোমরা যাহাতে বুঝিতে পার, এমন করিয়াই বলিব। আমার একান্তই বিশ্ব স আছে, চেষ্টা করিলে, ইহা তোমরা সুন্দরী বুঝিতে পারিবে। এখন ভগবানের নিকটে প্রার্থনা করি, আমার কোন প্রকার উপদেশে ষেন তোমাদের কোন প্রকার ক্ষতি সংঘটন না হয়।

## • প্রথম পরিচ্ছেদ—শরীর

স্বাস্থ্য ও বল।

যে শরীরের অঙ্গপ্রত্যঙ্গ যথাসম্মত পূর্ণ ও কর্ম্মঠ, যে শরীর কষ্টসহিষ্ণু ও অমক্ষম, তাহাকেই উৎকৃষ্ট শরীর বলা যাইতে পারে।

শরীরকে উৎকৃষ্ট করিতে হইলে, সর্বপ্রথমে তাহার স্বাস্থ্য-  
রক্ষার জন্ম যত্ন করিতে হইবে। আহার, পান, বিশ্রাম ও  
ব্যায়ামের সুনিয়ম রক্ষা করিতে পারিলেই, শরীর প্রাণ শুল্ষ ও  
বনবান হইয়া থাকে।

আহার।

শরীররক্ষার্থ সকল প্রাণীরই আহার আবশ্যিক। এই আবশ্যিকতার্থে মঙ্গলময় পরমেশ্বরের ইচ্ছায় আহারে প্রাণীর প্রসংস্কৃতি ও প্রবলা। খান্তজ্ঞ সুজীর্ণ হইলে তাহাতে বেমুক শরীরের ক্ষয় পূর্ণ ও বলবৃদ্ধি হইয়া থাকে, রসনাৰ তৃণ্পুকুর হইলে, তাঁগাতে তেমনই এক অনিবিচনীয় স্ফুরণ জন্মিয়া থাকে। যদি সকল প্রকারের আহার্য দ্রব্য সর্বসময়ে সম্পরিমাণে যুগপৎ স্ফুরণপূর্ণ ও শরীরের পুষ্টিবৰ্ধন করিতে পারিত, তবে এ সম্বন্ধে বেশী কথা বলিবার আবশ্যিকতা থাকিত না। কিন্তু স্বত্বাবের নিয়ম অন্তর্ক্লপ। যাহা বেশী পুষ্টিবৰ্ধক, হয়ত তাহা কম তৃণ্পুকুর—যাহা দেশী তৃণ্পুকুর, হয়ত তাঁগা কম পুষ্টিবৰ্ধক। এই কারণে আহারেও বিচারণশক্তি প্রয়োগ করিতে হয়।

নাই । প্রতুত কেবল স্বপ্নের প্রতি দৃষ্টি রাখিলেই শরীরের বল বাড়িবে না, বলবৃক্ষির জন্য অন্ত চেষ্টাও চাই ।

ব্যায়ামচর্চায় শরীরের বল বৃক্ষি পাইয়া থাকে । যাহার শরীর সুস্থ, তিনি যদি রীতিমত ব্যায়ামচর্চা করেন, তবে শীঘ্রই বলশালী হইতে পারেন । কিন্তু তোমরা একপ মনে করিও না বে, ইংরাজী প্রথানুযায়ী সমান্তরাল প্রভৃতি দণ্ডে শরীর সঞ্চালন না করিতে পারিলে, প্রকৃত ব্যায়ামচর্চা হয় না । যাহাতে হস্ত, পদ, স্ফৰ্ক, মস্তক, বাহু, বক্ষ প্রভৃতি সুসৃত হয়, যাহাত মাংস-পেশী সকল সবল ও কর্ণস্কম হয়, তাহার দিকে লক্ষ্য রাখিয়া দে কোন প্রকার ক্রীড়া বা কুস্তি করিবে, তাহাতেই ব্যায়ামচর্চার ফল হইবে । নৌকাসঞ্চালন, অশ্বারোহণ, দ্রুতগতি মণি, নষ্ঠাদিতে সন্তুরণ এই সকল কার্য্য ও উক্তম ব্যায়াম । এতদেশে পূর্বে “হাড়ুগ” প্রভৃতি অনেক প্রকার বাল্যক্রীড়া প্রচলিত ছিল—এখন তাহা বিলুপ্তপ্রায় হইয়াছে ; এই সকল ক্রীড়াও শরীরের বিশেষ উপকারী । বৈদেশিক ক্রীড়া হইতে এই সকল ক্রীড়া কোন অংশে ন্যূন নহে ।

শারীরিক বল আনন্দ্যক নটে, কিন্তু শারীরিক বল সংক্ষয়ের জন্য অস্ত্রাণ্ত বিষয়ের প্রতি অবহেলা করা কর্তৃণ নহে । বিষ্ণু-বুক্তুনা থাকিলে, ধনজন না থাকিলে, কেবল শারীরিক বলে সংসার-বাত্রা পুর্বে নির্বাহ করা যায় না ।

তোমাদিগের অনেকেই ব্যায়াম বিশেষ মনোবৈগী তইয়াছ । ইচ্ছাতে শরীরের বলবৃক্ষি হউন বলিয়া বিশেষ আহ্লাদিত আছি, কিন্তু সাবধান এই জন্য যেন বিশ্বাশিকায় ঝটি না হয় ।

## কষ্টসহিষ্ণুতা ।

শরীর কষ্টসহিষ্ণুও না হইলে, উন্নম স্বাস্থ্য ও প্রভূত বল থাকিলেও সে শরীরকে অকর্মণ্য বলিতে হয় ।

সংসারে থাকিলে, আমাদিগের অনেক প্রকার কষ্টই পাইতে হয় । নিয়মমত সকল দিন সকলের আহারনিদ্রা ঘটিয়া উঠে না । একুশ পঞ্চলে ধিনি কষ্টসহিষ্ণুও নহেন, তাঁহার বড়ই ব্যক্তিব্যন্ত হইয়া পড়িতে হয় । পুরিগারমধ্যে রোগশোক উপস্থিত হইলে আহারনিদ্রার নিয়ম প্রায় সকলেরই বিপর্যস্ত হইয়া পড়ে । রোগীর শুক্রষা ধিনি করিবেন, তাঁহার ত কথাই নাই । ধিনি পূর্ব হটতেই শারীরিক কষ্ট সহ করিতে অভ্যাস করিয়া আসিতেছেন, তাঁহার এ সকল বিষয়ে বিশেষ অসুবিধা হয় না । কিন্তু যাঁহারা তাহাতে অনভ্যন্ত, যাঁহারা কষ্টে অসহিষ্ণু, তাঁহাদিগের হয় ত সুচারুরূপে কর্তব্য পালন হয় না, নতুবা কর্তব্য পালন করিতে গিয়া, শরীর রোগাক্রান্ত হইয়া পড়ে । যেমন দেখ, মাতা পিতা ভাতা ভগিনীর উৎকট পীড়া হইলে, তাঁহাদের শুক্রষা করা সকলেরই কর্তব্য । কিন্তু ধিনি কষ্টসহিষ্ণুও নহেন, তিনি হয় ত রাত্রি জাগরণে নিতান্ত কষ্ট বোধ করিয়া কর্তব্যপালনে অশক্ত হন, অথবা যদি কষ্টে কর্তব্য পালন করিতে চেষ্টা করেন, হয় ত কুরাদি রোগে তাঁহাকে আক্রান্ত হইতে হয় । আহার নিদ্রার নিয়মিত সময় থাকা ভাল, কিন্তু তাই বলিয়া দুঃ এক দিন সে নিয়মের লঙ্ঘন হইলেই, তজ্জন্ম বিশেষ কষ্ট বোধ করা উচিত নহে ।

ধীরে ধীরে অভ্যাস ধান্না সকলই সহিতে পারা ধায় । যে

বিষপানে মানবের মৃত্যু ঘটে, বিন্দু বিন্দু করিয়া সেই বিষ পান করিতে অভ্যাস করিয়া, অনেকে তাহা অতি রিস্ক পান করিলেও মৃত্যুমুখে পতিত হন না, এক্লপ দেখা গিয়াছে। প্রাচীন কালের লোকেরা বাল্যবিধি উপবাসাদিতে অভ্যস্ত হইয়া ক্রমশঃ দুই তিন দিবসও ক্লুপ বিনাকষ্টে উপবাসী থাকেন তাহা তোমরা দেখিয়াছ। তোমরাও চেষ্টা করিলে, আহারনিষ্ঠাজনিত কষ্ট কতক পরিমাণে জয় করিতে পার। “পরিব না—অভ্যস্ত কষ্ট হইবে—মরিয়া ষাইব” ইত্যাদি অমূলক চিন্তাতেই লোককে অসহিষ্ণু ও অকর্মণ্য করিয়া থাকে। ‘নিশ্চয়ই করিতে হইবে’, এক্লপ ধারণা লইয়া কোন কার্যে প্রবৃত্ত হইলে, তাহাতে সে প্রকার কষ্ট বোধ হয় না। তোমাদিগের একদিন উপবাস করিতে বেক্লপ কষ্ট হইবে, অল্লবয়স্কা হিন্দুবিধিবাগণের “একাদশী” করিতেও তত কষ্ট হইবে না। কারণ তাহারা জানিতেছে যে এই উপবাস তাহাদিগের করিত্বেই হইবে। কেবল মাত্র এই নিশ্চিন্ত ধারণার জন্য লোকের অনেক সময়ে কষ্ট অনেক কম হয়।

সংসারের বে পথেই বিচরণ কর না, তোমাদিগকে কোন না কোন প্রকার কার্য অঙ্গুষ্ঠান করিতেই হইবে। যিনি রাজাধিরাজ তাঁহাকেও রাজ্যশাসন করিতে হয়। এই সকল কার্য স্বচারক্লপে সম্পন্ন করিতে হইলে তোমাকে কষ্টসহিত্ব হইতে হইবে। জগতের ইতিহাস অঙ্গুসঙ্গান করিয়া দেখ, কষ্ট স্বীকার না করিয়া, কষ্টসহিত্ব না হইয়া কেহই প্রায় ধন ও বশ সংক্রয় করিতে সৰ্বদা হন না।

শারীরিক পীড়া হইলেও, বিবিধ প্রকার কষ্ট সহ করিতে

হৰ। অনেক পৌড়াতেই চিকিৎসকগণ অঞ্চাদির আহার রহিত করিয়া দেন। এক্লপ স্থলে যিনি একবারে কষ্ট সহ করিতে না পারেন, তাহার কষ্টের পরিসীমা থাকে না। কৃপথ্য গ্রহণ করিয়া হয়ত তাহাকে এক দিবসের স্থলে দশ দিবস দুঃখ ভোগ করিতে হৰ। দুই এক জনের অকালে কালগ্রামে পতিত হওয়াও অসম্ভব নহে।

শরীরে ব্রণাদি হইলে, দুই এক স্থলে তাহাতে অন্তর্বাত আবশ্যক হয়। এমন অনেক লোক দেখিতে পাওয়া যায়, যাহারা এই কষ্টের ভয়ে, সেই ব্রণাদির রীতিমত চিকিৎসা করাইতে না পারিয়া অসীম ঘন্টণা ভোগ করিয়া থাকেন।

সকল প্রকার কষ্টই অভ্যাসবলে সহ করিতে পারা যায়। তোমরা এমন অনেক বালক দেখিয়াছ, যাহাদিগকে অত্যন্ত প্রহার করিলেও, তাহারা কষ্ট বোধ করে না। অনবরুদ্ধ প্রহার সহ করায় তাহাদের এইক্লপ অভ্যাস হইয়া যায়। এই অভ্যাস অনিচ্ছাবশতঃই অশিক্ষা থাকে। যদি ইচ্ছা করিয়া কেহ কোন বিষয় অভ্যাস করিতে যায়, ইহার অর্কেক পরিমাণও কষ্ট ভোগ করিতে হয় না। আমি শুনিয়াছি, কোন এক শুধুপ্রতিপালিত ব্যক্তির কারাবাস সন্তাবনা হইলে, কারাবাসে যেক্লপ থাকিতে হয়, পূর্ব হইতে তিনি সেইক্লপ থাকিতে অভ্যাস করিতে লাগিলেন। ঘটনাক্রমে তাহার কারাবাস তোস করিতে হইল না; কিন্তু যদি ভোগ করিতেও হইত, তখাপি বোধ হয় অস্ত্রাত্ম কারাবাসী হইতে তাহার কষ্ট অনেক পরিমাণে কম হইত।

কথন কাহার কোন প্রকার বিপদে পতিত হইতে হয়, কেহই বলিতে পারে না। কথন কাহার কোন প্রকার শারীরিক কষ্ট পাইতে হয়, তাহার স্থিরতা নাই। একুপ স্থলে সকলেরই শরীরকে একুপ কষ্টসহিতু করিয়া রাখা কর্তৃত্য যে, কোন প্রকার কষ্টমধোঁ : ডিলেও সহসা তাহার কান পীড়। উৎপন্ন না হইতে পারে। সাংসারিক স্থুলাত্তের জন্য শারীরিক কষ্ট-সহিতুতা একান্ত আবশ্যক।

## শ্রমপারগতা।

শরীরের যেমন স্বাস্থ্য, বল ও কষ্টসহিতুতা থাকা আবশ্যক —তেমন আগার শ্রমপারগতা থাকাও আবশ্যক। সচরাচর শারীরিক কষ্টসহিতুতা গুণ থাকিলেই, শ্রমপারগতা গুণও বর্তমান থাকে—কিন্তু দুই এক স্থলে তাহার ব্যতায়ও ঘটিয়া থাকে; এই জন্য ইহারও উল্লেখ আবশ্যক মনে করিলাম।

পরিশ্রমে আপাততঃ কিছু কষ্ট বোধ হয়। এই জন্য স্থার্থিগণ সচরাচর পরিশ্রমে বড়ই বিমুখ হইয়া পড়েন। কিন্তু ঈশ্বরের এইকুপই নিয়ম বে, উৎকৃষ্ট স্থুলাত্ত করিতে হইলে প্রায় প্রথমে কিছু কষ্ট স্বীকার করিতেই হইবে।

এই পরিশ্রম দ্বিবিধ—শারীরিক ও মানসিক। বে পরিশ্রমে শারীরিক ক্রিয়া—অঙ্গসঞ্চালনাদি অধিক পরিমাণে হইয়া থাকে তাহাকে শারীরিক পরিশ্রম বলা হইয়া থাকে। আমি এখন শরীরের কথাই তোমারিগকে বলিতেছি—স্তুতরাং আমার এই অবশ্য শারীরিক পরিশ্রম সহকে, মানসিক পরিশ্রম সহকে বলে।

কৃষকাদির বে প্রকার শারীরিক পরিশ্রমের আবশ্যকতা, ভজ্জ্বশ্রেণীর লোকের সচরাচর সেন্টেন্স আবশ্যকতা নাই। তাহাদের মানসিক পরিশ্রমই অধিক আবশ্যক ; তাহা হউক, তথাপি তাহাদের শারীরিক পরিশ্রমেও পটু হওয়া কর্তব্য। কারণ সচরাচর না হউক, সময়বিশেষে সংসারিমাত্রেই শারীরিক পরিশ্রম করিতে হয়। দুই একটি দৃষ্টান্ত দেখাইতেছি। মনে কর, কোন বিশেষ কার্য্যবশতঃ কোন ব্যক্তির আজ অনেক দূরে যাওয়া নিতান্ত আবশ্যক। গন্তব্য স্থানে বাইতে উপযুক্ত ষান পাওয়া যায় না—অথবা পাঁচমাস গেলেও তাহাতে এত ব্যয় হয় যে, তাহার অবস্থায় তাহা চলতে পারে না এবং স্থলে যদি সেই ব্যক্তি গন্তব্য স্থানে পদত্বজে গমন না করিতে পারেন, তবে তাহার অনুবিধার সীমা থাকে না। বাড়ীতে কোন ক্রিয়াকাণ্ড উপস্থিত হইলেও, প্রায় সকল শ্রেণীর ব্যক্তিরই অন্তর্ধান শারীরিক পরিশ্রমের আবশ্যকতা উপলব্ধি হয়। এই অন্তর্ভুক্ত, সচরাচর আবশ্যক না হইলেও, শরীরকে পরিশ্রমপটু করিতে অভ্যাস করা কর্তব্য।

পূর্বে বে ব্যায়ামের কথা উল্লেখ করিয়াছি, তাহাতেই শরীর পরিশ্রমপটু হয়। কিন্তু ইহার মধ্যে বাহাতে দূরস্থান পদত্বজে গমনের ক্ষমতা অস্ত্রে, তাহার প্রতিই বিশেষ লক্ষ্য রাখা তোমাদিগের আবশ্যক।

অন্তর্ভুক্ত শুণের স্থায় এই শুণও অভ্যাস রাখা জন্মিতে পারে। কীণকায়, ছুর্বল ব্যক্তিগণকেও স্থুরস্থানে অনায়াসে অতি অন্তর্ভুক্ত শুণের মধ্যে চলিয়া বাইতে দেখা গিয়াছে। কেবলমাত্র অভ্যাস

সেই এই গুণ লাভ করিবার একমাত্র উপায়। অতএব তোমরা অভ্যাস দ্বারা যাহাতে শরীরকে পরিশ্রমপূর্ণ, পদব্রজে দূরস্থানে গমনাদিতে সমর্থ করিতে পার, তাহার অন্ত বিশেষ চেষ্টা করিবে।

## বিতীয় পরিচ্ছেদ—মন

বোধ হয়, ঈশ্বরভক্তির শ্বায় মনের স্থৰ্থজনক এমন বৃক্ষ আৱ নাই। ইহা যে সময়েই হউক, যেন্নপেই হউক, হৃদয়মধো সঞ্চারিত হইলে, কি যে অপূর্ব আনন্দে আপ্নুত হইতে হয়, তাহা বর্ণনা কৰা যায় না। যখন হৃদয়ে এই ভক্তির উচ্ছৃঙ্খল প্রবল হয়, তখন কোন প্রকার ঘন্টণাই দুঃখজনক বলিয়া অনুভূত হয় না—কোন প্রকার কষ্টই কষ্ট বলিয়া বিবেচনা হয় না। কি দুঃসহ দারিদ্র্যঘনণা, কি অসহ অপত্যবিরহ, কি মৰ্ম্মাণ্ডিক মৃত্যুযাতনা, হৃদয়ে যখন প্রকৃত ভক্তির আবির্ভাব হয়, তখন ইহার কিছুতেই চিন্ত বিচলিত হয় না। অহো! ঈশ্বরভক্তি কি অপূর্ব আনন্দময়ী! পৃথিবীতে যত প্রকার সুখ আছে, তাহার সমগ্র একত্র করিলেও এই আনন্দের এক কণিকার তুল্য হইতে পারে না। এই আনন্দে সকলেই অধিকারী। কি হিন্দু, কি মুসলমান, কি বৌদ্ধ, কি খ্রিস্টান কি যুবক, কি বুন্দ, কি রাজ্যা, কি প্রজা, কি ধনী, কি নির্ধন সকলেই ইচ্ছা করিলে এ আনন্দ উপভোগে সমর্থ হন।

এই ভক্তি কিঙ্গপে বিকাশিত করিতে হৃষি, তৎসম্বন্ধে সূল-ভাবে কয়েকটি কথা তোমাদিগকে বলিতেছি।

পূর্বে বলিয়াছি, যাহাকে ভক্তি করিতে হইবে, অনুক্ষণ তাহার গুণাবলী স্মরণ ও আলোচনা করিলেই, তাহার প্রতি ভক্তি বিকাশিত হয়। ঈশ্বরের অনন্ত গুণরাশি অহরহঃ পর্যালোচনা করিলে, তাহার প্রতি ভক্তির বিকাশ না হইয়াই থাকিতে পারে না। তাহার অনন্ত গুণের কথা মানবের ক্ষুজ্জ বুদ্ধির বিষয়ীভূত নহে সত্য, তবে তাহার যে অপার করণ-প্রস্তবণ নিরন্তর আমাদিগকে স্মৃথস্মৃধায় সিদ্ধ করিতেছে, তাহার দুই একটি কথা ভাবিয়া দেখিলেও, তাহার প্রতি ভক্তির স্রোত হস্তযুক্তদের সবেগে প্রবাহিত হইবে। কখন না তাহার এই করুণারাশির পরিচয় পাওয়া যায়? আহারে, নিজায়—ভ্রমণে, শয়নে—প্রাতে, মধ্যাহ্নে,—সায়াহ্নে, নিশীথে—কখন না তাহার সেই অতুলনীয় দয়ারাশি আমাদিগকে ভোগ করিতে হয়? এই পৃথিবীতে যত প্রকার স্মৃথ সন্তোগ করিতে পারিতেছে, সকলই তাহার কৃপা-বশতঃ জানিবে। এই যে রজনীপ্রভাতে সূশীতল সমীরণ মন্দ মন্দ বহিয়া আমাদিগের শরীর শীতল করিতেছে, সুগন্ধি প্রসূন গন্ধবিতরণে আমাদিগের নাসিকা পরিতৃপ্ত করিতেছে, উহারা কাহার আজ্ঞার এইঙ্গ করিতেছে? তাহারই আজ্ঞায়। এই যে ধীরা কমোলিনী, মাতৃছন্দের শ্যায় সলিলরাশি বক্ষে করিয়া আমাদিগের তৃষ্ণার সময়ে সলিল ঘোগাইতেছে, উহা কাহার আজ্ঞায় এইঙ্গ করিতেছে?—তাহার আজ্ঞায়। এই যে শক্ত-পূর্ণ বস্তুত্বা আমাদিগকে নানা প্রকার আহার ঘোগাইতেছে,

ইহা কাহার আজ্ঞায় হইতেছে ? তাহার আজ্ঞায়। অপার তাহার করণ—অসীম তাহার গুণ। তাহার দয়ার কথা ভাবিয়া দেখ, গুণের কথা চিন্তা করিয়া দেখ, হৃদয় স্বতঃই ভজ্ঞিতরে প্রণত হইয়া পড়িবে।

ক্রোধ।

যেমন ভজ্ঞি আমাদিগের অন্তরে বিকশিত হইলে আমরা পরম আনন্দ অনুভব করিয়া থাকি, তেমন ক্রোধ আমাদিগের হৃদয়ে সঞ্চাত হইলে আমরা ভয়ানক অশাস্তি অনুভব করিতে থাকি। ক্রোধ বড় দুর্ভজ্য রিপু। এই রিপুর বশবর্তী হইয়া লোকে যে কত প্রকার কুকৰ্ম্মের অনুষ্ঠান করে—তাহা বলিয়া শেষ করা যায় না। এই দুর্দিগীর রিপু বড়ই অশাস্তিদায়ক। যদি এই বৃত্তি চরিতার্থ করিতে না পারা যায়—যদি যাহার উপর ক্রোধ জন্মিল, তাহাকে কোন প্রকার শাস্তি প্রদান না করা যাব তবে অগ্নিকণিকার স্থায় এই বৃত্তি হৃদয়কল্পে থাকিয়া থাকিয়া স্থৰ্থশাস্তিকে ভস্ত্বসাং করিতে থাকে। আর এই বৃত্তি চরিতার্থ করিতে পারিলেই কি প্রকৃত স্থৰ্থ জন্মে ? প্রায়ই তাহা নহে। যখন ক্রোধ হয়, তখন যাহার উপর ক্রোধ হইল, তাহাকে দমন করিতে পারিলে, অতি অল্পকালের অন্য কিছু স্থৰ্থবোধ হয় বটে, কিন্তু পরিণামে প্রায়ই সেই স্থৰ্থ আমাদিগকে বিশৃঙ্খল কষ্ট প্রদান করিয়া থাকে। অন্ত বড় ক্রোধ হইল—জ্ঞাধের বশবর্তী হইয়া একজনকে কটুভূক্তি করিলাম, কল্প সে ক্রোধের

নিরুত্তি হইবামাত্র অনুভাপে ও লজ্জায়, যেমন মরমে মরিয়া থাকিতে হইবে। কিন্তু এই যে কটুক্ষির কথা বলিলাম, ইহা ক্রোধের সহজ কার্য্যমাত্র। ক্রোধ পূর্ণমাত্রায় বিকশিত হইলে, লোকে নরহত্যাদি করিতেও কুষ্ঠিত হয় না; এমন কি, এই ক্রোধের বশে দুই এক জনকে এমনই অক্ষবুদ্ধি হইতে দেখা যায় যে, তাহারা মাতা পিতা প্রভৃতি গুরুজনকেও কটুক্ষি করিয়া থাকে। ইহার অধিকও দেখিতেও পাওয়া যায়—আমি সে সকল পাশব ক্রিয়ার কথা তোমাদিগের নিকটে উল্লেখ করিতে চাহি না।

তবেই দেখ, ক্রোধের ফল প্রায় সর্বত্রই অশান্তি ও কষ্ট। যদি এই বৃত্তি চরিতার্থ করিতে না পারা যায়, তাহা হইলেও কষ্ট—যদি ইহা চরিতার্থ করিতে পারা যায়, তাহা হইলেও প্রায় কষ্ট পাইতে হয়। তোমরা যত্পূর্বক ইহাকে দমন করিতে চেষ্টা করিবে।

হৃদয়ে ক্রোধ জন্মিলে, নন্ম প্রকারে আমাদিগকে বিচলিত করিয়া থাকে। তখন রসনা বোর অসংবত হইয়া পড়ে—নন্ম প্রকার অবাচ্য ও কটু কথা রসনা হইতে বহিগত হইতে থাকে। বুদ্ধিবৃত্তির শ্রিরতা থাকে না। হস্তপদ্মও যেন বিবাদের জন্য অগ্রসর হইতে থাকে। এই রূপ সময়ে বিশেষ সতর্কতা গ্রহণ না করিলে পরিণামে বড়ই কষ্ট পাইতে হয়। ক্রোধ বাহাতে অনর্থক হৃদয়ে বিকাশ না পাইতে পারে, তজ্জন্ম সর্বাত্মে চেষ্টা করা আবশ্যিক। কিন্তু এ চেষ্টায় বিশেষ কৃতকার্য্য হইলে ও ক্রোধের হস্ত হইতে সম্যক্ত প্রকারে মুক্তিলাভ অসম্ভব।

আমি তোমাদিগকে এ সম্বন্ধে কয়েকটি পরামর্শ দিতে পারি—  
বোধ হয়, সেই পরামর্শানুবায়ী কার্য করিলে ক্রোধের কুকুল  
অনেক পরিমাণে বিদূরিত হইতে পারে।

যখন ক্রোধসঞ্চারের সন্তানবনা বুঝিতে পারিবে, তখনই সেই  
ক্রোধবিকাশের স্থান পরিত্যাগ করিয়া থাইবে। যেমন পথিপার্শ্বে  
সর্প দেখিলে পথিক ভীত হইয়া তৎক্ষণাৎ সেই পথ পরিত্যাগ  
করে, তোমরাও তেমনই যেখানে ক্রোধসঞ্চারের সন্তানবনা  
দেখিবে, সেই স্থান অবিলম্বে পরিত্যাগ করিবে। যদি এইরূপ  
করিতে পার, ক্রোধ তোমাদিগের কোন প্রকার অনিষ্ট সাধন  
করিতে পারিবে না। যদি একান্তই ইহা না পার, তখন সকল-  
পূর্বিক রসনা সংষত রাখিতে চেষ্টা করিবে। রসনা সংষত  
রাখিতে পারিলে, মৌলী হইয়া থাকিতে পারিলেও এই ক্রোধ-  
রিপু বিশেষ কোন অনিষ্ট সাধন করিতে পারিবে না। কিন্তু  
একবার রসনা উচ্ছৃঙ্খল হইয়া পড়িলেই, ক্রমে বুঝিপ্রভৃতিরও  
উচ্ছৃঙ্খল হইতে থাকিবে।

এই পৃথিবীতে যিনি উৎকৃষ্ট স্বৰ্গ সন্তোগ করিতে চাহেন,  
অতি বড়ে তাঁহাকে এই প্রবল বৃত্তি সংষত করিতে হইবে।  
যাঁহার ক্রোধ সংষত নহে—তিনি অন্ত্যান্ত সহস্র প্রকার স্বৰ্গোপ-  
করণের অধিকারী হইলেও ইহার বিষে সর্বদা জর্জরিত থাকেন।  
ইহাতে যেমন অগণ্য শক্ত জন্মাইয়া থাকে—তেমন অগণ্য পাপ-  
কার্য্যেও রূত করায়। ফলতঃ ক্রোধের অসঙ্গত বিকাশ নানা  
প্রকারেই মানবের অনিষ্ট সাধন করিয়া থাকে।

## পরশ্রীকাত্তরতা।

‘পরশ্রীকাত্তরতা’ শব্দে মাত্রসর্য ও ষেষ বুঝায়। যেমন ক্রোধ তেমনই পরশ্রীকাত্তরতা। হৃদয়ে অশাস্তি জন্মাইতে হৃইই প্রায় তুল্য। বরং ক্রোধের কারণ অল্প ঘটিতে পারে, পরশ্রীকাত্তরতার কারণের অভাব নাই। অন্ত এক ব্যক্তি আমার কোন অনিষ্ট না করিলে, আমার কোন প্রকার বিরক্তিজনক কার্য না করিলে, তাহার প্রতি অমির ক্রোধ জন্মিতে পারে না—কিন্তু কেহ আমার সম্বন্ধে কিছু না করিলেও, পরশ্রীকাত্তরতার উল্লেব হইতে পারে। অপরের স্বীকৃতি, অপরের গ্রিষ্মার্থ্য, অপরের মান, অপরের যশ, দেখিতে পাইলেই পরশ্রীকাত্তরতা যাই পর নাই কুকু হইতে থাকেন। হয় ত তাহারও যথেষ্ট স্বীকৃতি আছে, যথেষ্ট গ্রিষ্মার্থ্য আছে—যথেষ্ট যশ আছে, যথেষ্ট সম্মান আছে, তবু তিনি অন্তকে এই সকল বিষয়ে অধিকারী দেখিলে মর্মপীড়ায় জলিতে থাকেন। আহা ! সে কষ্ট কি মর্মাস্তিক। নিজের অভাব অন্ত কষ্ট দূর করিতে নানা প্রকার সদুপায় অবলম্বন করা যায়। কিন্তু এই পরশ্রীজন্ম কষ্ট দূর করিতে, অসদুপায় অবলম্বন করিয়া পরশ্রী নষ্ট করিতে চেষ্টা করিতে হয়। তাহাতেই কি কষ্ট দূর হয় ? পাপে পাপ বৃক্ষি করিতে থাকে। পরশ্রীকাত্তরতা-পাপ পরের হিংসাজনক কার্যে প্রৱোচনা জন্মায় ; ক্রোধও আসিয়া তাহাতে যোগ দেয়। কথাটা আর একটু পরিকার বলিতেছি।

মনে কর, গ্রামের মধ্যে রাখাল বড় দরিদ্র লোক। তাহার অসমংহান হয় ত, বন্দের সংহান হয় না। বন্দের সংহান

হয় ত, অঞ্জের সংস্থান হয় না। এ কষ্ট অবশ্য সামান্য কষ্ট নহে, তবু সে চেষ্টা করিয়া শারীরিক পরিশ্রম করিয়া নানা প্রকার উপায়ে অর্থেপার্জ্জনের চেষ্টা করিয়া এ কষ্ট দূর করিতে পারে। কিন্তু গ্রামের মধ্যে যে শিরোমণি মহাশয় আছেন, তিনি অত্যন্ত পরশ্রীকাতর, তাহার কষ্ট দূর করিবার উপায় ত কিছু দেখা যায় না। অন্তে চেষ্টা করিয়া অর্ধশালী হইবে, বড় হইবে, তাহার তিনি কি করিবেন? তিনি চেষ্টা করিয়া কয় জনের উন্নতি স্থগিত রাখিতে পারেন? দেশে বিদেশে, যেস্থানে তিনি বড় লোক দেখিবেন, সেইখানেই তাহার ঈর্ষান্ত জলিতে থাকিবে। মনের চিকিৎসা ভিন্ন কিছুতেই তাহার এ কষ্ট বিদূরিত হইতে পারে না। গ্রামের মধ্যে এই দরিদ্র রাখালও যদি কায়লেশে অন্নবন্দের সংস্থান করে, তাহাতেও তাহার কষ্ট হইবে; এমন কি, এই জন্য দুই এক দিন তাহাকে রাখালের প্রতি ক্রুক্ক হইতেও দেখা গিয়াছে। বল দেখি তাহার এই মনের কষ্ট কিসে দূর হইতে পারে?

এই জন্য তোমাদিগকে বড় সাবধানে এই বৃক্ষিটিকে চিনিয়া সংবত রাখিতে বলিতেছি। একটু মনোরোগ করিলেই হৃদয়মধ্যে ইহার স্ফীর বুঝিতে পারিবে; তখন সাবধানে ইহাকে দমন করিতে চেষ্টা করিবে। এই বৃক্ষ যে অশেষ দুঃখের আকর, ইহা সর্বদা স্মরণ রাখিতে পারিলে, বোধ হয় এই বৃক্ষের আক্রমণ হইতে উক্তার পাওয়া যায়। সংসারের সকল ব্যক্তিকেই আস্ত্রবৎ দেখিতে পারিলেও এই বৃক্ষ আর কোন অশাস্ত্র উৎপাদন করিতে পারেনা। তখন পরের দুখে আপনারই দুখ

বোধ হয়—পরের গৌরবে আগনাকেই গৌরবান্বিত মনে হয়।

ষাহাহউক, ষেক্সেই পার, উৎকৃষ্ট সুখলাভে ইচ্ছা থাকিলে, এই বৃত্তিটিকে তোমাদিগের সংযত করিতেই হইবে। একে ত মানুষের নিজের অভাবজনিত কত কষ্টই ভোগ করিবার সম্ভাবনা, তাহাতে যদি আবার পরের সুখ দেখিয়াও মানুষের তাহাতে কষ্ট পাইতে হয়, তবে তাহার কষ্ট দূর হইবাব সম্ভাবনা থাকে না।

## তৃতীয় পরিচ্ছেদ—অপরাপর বিষয়।

বিদ্যা।

এ সংসারে উৎকৃষ্ট সুখলাভের জন্য বিদ্যাশিক্ষা বিশেষ আবশ্যক। বিদ্যাশিক্ষার উপকারিতা বলিয়া শেষ করা যায় না। ফলতঃ মানবমাত্রেই সর্বপ্রথমে বিদ্যাশিক্ষার জন্য বত্তপর হওয়া কর্তব্য।

যিনি বিদ্বান्, সর্বত্রই তাহার সম্মান ও প্রতিপত্তি হইয়া থাকে। এই সম্মান ও প্রতিপত্তি সংসারে বড়ই সুখের জিনিস।

বিদ্যা অর্থোপায়ের ও উপায়স্বরূপ। বিদ্যাশিক্ষা করিতে পারিলে, রাজকীয় উচ্চ পদে অধিরূপ হইয়া যশ ও সম্মানের সহিত প্রভূত অর্থও উপার্জন করা যায়। ফলতঃ জরিজ সম্মানের পক্ষে বিদ্যাশিক্ষা অর্থোপায়ের এক প্রকার সহজ উপায়, ইহা বলিলে অভ্যন্তরি হয় না। কোন ব্যবসায়ে প্রযুক্তি হইতে হইলে তাহাতে মূলধন আবশ্যক—দরিদ্রের পক্ষে সে মূলধন সংগ্রহ করা সহজ-

সাধ্য নহে। কন্তু দরিদ্র ব্যক্তি কোন উপায়ে যদি বিদ্যাশিক্ষা করিতে পারে, তবে তাহার আর্থিক উন্নতি অনেক পরিমাণে সুসাধ্য হইয়া উঠে।

একমাত্র দরিদ্রেরই যে বিদ্যাশিক্ষা আবশ্যক, তাহা নহে। বিদ্যাশিক্ষায় আমাদিগের বৃক্ষিকৃতি মার্জিত হইয়া থাকে, স্ফুতরাং সংসারের সকল লোকেরই বিদ্যাশিক্ষায় বিশেষ উপকার হইয়া থাকে। যিনি যে কার্য্যেই প্রয়োজন হউন—সকল কার্য্যেই বৃক্ষির আবশ্যকতা স্বীকার করিতে হইবে। রাজাৰ রাজকাৰ্য্য হইতে কৃষকেৰ কৃষিকাৰ্য্য পর্যন্ত সকল কার্য্যেই বৃক্ষি না থাকিলে ভাল ফল হয় না। এই বৃক্ষি বিদ্যাশিক্ষায় বিকাশ প্রাপ্ত হইয়া থাকে; স্ফুতরাং বাঁহাদেৱ অর্থ ও সম্মান আছে, তাঁহাদেৱও বিদ্যাশিক্ষা একান্ত প্রয়োজনীয়।

বিদ্যাশিক্ষায় আৱে এক অসাধারণ উপকার লাভ কৰা যায়। এই পৃথিবীতে মাতৃগর্ভ হইতে ভূমিষ্ঠ হইয়াই কেহ জ্ঞানলাভে সমর্থ হয় না। মানুষেৰ কি কৰ্তব্য, তাহা অবধারণ করিতে অনেক শিক্ষা ও অনেক সময় আবশ্যক। এই জ্ঞান লাভ করিতে অপৰেৱ শিক্ষা ও অভিজ্ঞতাৰ সাহায্য লইতে হয়। বিদ্যাশিক্ষা আৱা এই সাহায্য সহজ প্রাপ্য হইয়া থাকে। এই পৃথিবীতে যত প্রধান প্রধান বাস্তি জন্মগ্রহণ কৰিয়া বিবিধ উপায়ে জ্ঞান বৃক্ষি অৰ্জন পূৰ্বক পৱলোকণত হইয়াছেন, তাঁহাদেৱ অনেকেৰ সেই :শিক্ষা ও অভিজ্ঞতাৰ ফল, নানাপ্ৰকাৰ গ্ৰন্থাদি পাঠে অতি সহজেই লাভ কৰিতে পাৱা যায়। জীবিত ব্যক্তিসংগ্ৰে মধ্যেই বা কৱ জনেৱ সঙ্গে একটী লোকেৰ সাক্ষাৎ

হওয়া সম্ভব ? কিন্তু বিষ্টাশিক্ষা ধারা অনেকের চিন্তার ভাব বুঝিতে সমর্থ হওয়া যায়। মহাপুরুষগণ সময়ে সময়ে আমাদিগকে যে সকল উপদেশ প্রদান করিয়া গিয়াছেন, কল্যাণলাভার্থ আমাদিগের তাহা জ্ঞাত হওয়া একান্ত আবশ্যক। বিষ্টাশিক্ষা না করিলে ইহার কিছুই জানা সহজসাধ্য হইতে পারে না।

বিষ্টাশিক্ষা যেমন আমাদিগকে প্রস্তুতি সম্বন্ধে নানা প্রকার স্বত্ত্বের উপায় সংগ্রহ করিতে সমর্থ করিয়া থাকে, তেমন সাক্ষাৎ সম্বন্ধেও আমাদিগকে অল্পপরিমাণে স্মৃত প্রদান করিয়া থাকে না। গ্রন্থাদিপাঠজনিত স্মৃতিকে পৃথিবীর এক প্রকার শ্রেষ্ঠ স্মৃত বলিয়া কৌর্তন করা যায়। এই জগতে অসংখ্য রহস্য বিষ্টমান আছে ; গ্রন্থাদিতে এই সকল রহস্য ব্যাখ্যাত দেখিলে, যেমন জ্ঞান অর্জিত হয়, তেমন স্বত্ত্বেরও উৎপত্তি হইয়া থাকে।

অধিক আর কি বলিব, বিষ্টাশিক্ষার উপকারিতা সহস্র মুখেও ব্যক্ত করা যায় না।

এই বিষ্টাশিক্ষার জন্য এখন তোমরা এখানে সমবেত হইয়াছ। কিন্তু তোমাদিগের মধ্যে দুই এক জনে ইহাকে বিশেষ কষ্টজনক ব্যাপার বলিয়াই মনে করিয়া থাকে। তাহারা মনে করে, এই স্কুলে যে কয়েক ষণ্টা শিক্ষকের নিকটে থাকিতে হয়, এই সময়ে কত প্রকার ক্রীড়াজনিত আমোদলাভ হইতে পারে। সেই জন্য তোমাদিগের নিকটে বিষ্টাশিক্ষার উপকারিতা সম্বন্ধে আমি কিছু বলা আবশ্যক মনে করিলাম।

একান্ত অধ্যবসায় ও প্রগাঢ় পরিশ্রম না হইলে কেহ স্বচারুরূপে বিষ্টাশিক্ষা করিতে পারে না। অধুনা বিষ্টাশিক্ষার্থ কিছু

অর্থব্যাপ্তি আবশ্যিক হয় বটে, কিন্তু এমন দেখা গিয়াছে যে, ইচ্ছা ও অধ্যবসায় থাকিলে, অর্থহীনতা কাহারও বিদ্যাশিক্ষণ সম্বন্ধে অন্তরায় হইতে পারে না।

ধন ।

গৃহস্থমন্ত্রেরই সংসার যাত্রা নির্বাহার্থ অর্থের প্রয়োজন। এই অর্থ দ্বারা নানা প্রকার স্থানের উপকরণও ত্রুটি হইতে পারে। এই সকল কারণে সকলেরই অর্থোপার্জনের চেষ্টা করা আবশ্যিক।

অর্থোপার্জনের চেষ্টা করিতে হইলে, কোন না কোন প্রকারের কর্ম অবলম্বন করিতে হয়। ইহার জন্য কেহ বা গবর্ণমেণ্টের অধীনে কার্য করিয়া থাকেন, কেহ বা গবর্ণমেণ্ট ভিল জমিদার, মহাজন প্রতিতি অন্তর্গত অর্থশালী ব্যক্তিগণের অধীনে কার্য গ্রহণ করেন, কেহ বা বাণিজ্যবৃত্তি অবলম্বন করিয়া স্বাধীন ভাবে অর্থোপার্জনের চেষ্টা করিয়া থাকেন। এই সকল কার্য কি প্রকারে অনুষ্ঠিত হইলে অভীষ্টফলপ্রদ হইতে পারে তৎসম্বন্ধে এই প্রবন্ধেই তোমাদিগকে কিছু বলিব।

কার্য্যাকার্য বিচার—অধ্যবসায়, পরিশ্রম ইত্যাদি।

কোন কার্য আরম্ভ করিবার পূর্বে তাহার ফলাফল কিরূপ হইবার সম্ভাবনা, বিশেষজ্ঞপে বিচার করিয়া দেখা কর্তব্য। কার্য ভাল হইলেই বে তাহা সকলের পক্ষে সকল অবস্থার

তুল্যরূপে অনুষ্ঠেয়, এক্ষেত্রে নহে। যেমন কার্য্যের ভালমন্দ কলের বিচার আবশ্যিক, তেমনই সেই কার্য্যানুষ্ঠানে অনুষ্ঠানার শক্তি ও আবশ্যিকতা প্রভৃতি সুন্দররূপে ভাবিয়া দেখা কর্তব্য। অনেকে কার্য্যানুষ্ঠানের পূর্বে এইক্ষেত্রে কোন বিচার না করিয়া কার্য্যানুষ্ঠানে প্রবৃত্ত হন। তাহাদিগের পরিণাম এই হয় যে, তাহারা কার্য্যানুষ্ঠানে অশক্ত হইয়া অসমাপ্ত অবস্থাতেই কার্য্য পরিত্যাগ করিতে বাধ্য হন; নতুবা, কার্য্য সমাপ্ত করিয়া নানা কারণে বিষম বিপজ্জালে জড়িত হইয়া পড়েন। এইরূপে অন্তর্ক তাহাদিগের সময় ও শক্তির অপচয় হইয়া থাকে এবং কার্য্যে সকলকাম না হওয়ায় তাহাদিগের মানসিক কষ্ট এবং অবসন্নতাও উপস্থিত হয়। অতএব যে কার্য্যেই প্রবৃত্ত হইতে ইচ্ছা কর, অগ্রে তাহার ভাল মন্দ পরিণাম নিবিষ্টচিত্তে বিচার করিয়া দেখিবে।

বিচারান্তে যদি কোন কার্য্য অনুষ্ঠেয় বলিয়া বিবেচিত হয়, তখন তাহার অনুষ্ঠানে কৃতসংকল্প হইতে হইবে। সংকল্প সুস্থ হওয়া আবশ্যিক। অন্ত কোন কার্য্যানুষ্ঠানে সংকল্প করিয়া তাহাতে প্রবৃত্ত হইলাম, কল্য আবার তাহা পরিত্যাগ করিলাম, এইরূপ তাবে কর্মানুষ্ঠান করিলে সেই কর্ম ফলপ্রদ হইতে পারে না। নিতান্ত অব্যবস্থিতচিত্ত ব্যক্তিগণই এক্ষেত্রে প্রতি মুহূর্তে এক সংকল্প পরিত্যাগ করিয়া সংকল্পান্তর গ্রহণ করেন। কলতঃ তাহাদিগের কোন সংকল্প স্থিত হয় না। সংকল্প স্থিত রাখিবার শক্তিকেই অধ্যবসায় বলে। কর্মানুষ্ঠানে অধ্যবসায় একান্ত আবশ্যিক। যাহারা প্রতি মুহূর্তে কর্মের কলের প্রতি সত্ত্বনয়নে দৃষ্টি-

পাত করেন, প্রায় তাহাদিগেরই এই অধ্যবসায় বিলুপ্ত হইয়া থাকে। যাহা কর্তব্য, তাহার অনুষ্ঠানে চেষ্টা করিতে থাকিবে, ফলের প্রতিমুহুর্তেই দৃষ্টিপাত করিবেন। ফলাফলের প্রতি দৃষ্টি যতদূর আবশ্যক, সে সম্বন্ধে চিন্তা যতদূর আবশ্যক, কার্য্যাবলম্বনের পূর্বেই তাহা করিতে হয়।

কার্য্যানুষ্ঠানে পরিশ্রম আবশ্যক। কোন প্রকার কার্য্যে শারীরিক পরিশ্রম, কোন প্রকার কার্য্যে বা মানসিক পরিশ্রম অধিক করিতে হয়। অত্যন্ত আলস্তপ্রিয় ব্যক্তির কোন কার্য্যই স্বচারণাপে সম্পন্ন হয় না। এ সম্বন্ধে তোমাদিগকে অন্তর্ভুক্ত বিস্তৃতরূপে বলিব।

কার্য্যতৎপরতায় ইংরাজ-জাতি আমাদিগের আদর্শস্থানীয়। তাহারা যেরূপ স্বদৃঢ় সকলে কার্য্যে প্রবৃত্ত হয়, যেরূপ অবিচলিত অধ্যবসায়, অসাধারণ সহিষ্ণুতা ও পরিশ্রম সহকারে কার্য্যানুষ্ঠান করিয়া থাকে, তাহা দেখিলে বিশ্মিত হইতে হয়। ফলতঃ যেমন তাহাদের সাধনা, সিদ্ধি ও সেইরূপ হইয়া থাকে। স্বদূর সাগরপার হইতে আসিয়া, কর্পুরাকমাত্র সম্ভল না আনিয়াও তাহারা অনায়াসে যেরূপ প্রভূত অর্দেশনার্জন করিতে পারিতেছে, এতদেশের অনেকেই প্রভূত মূলধন লইয়াও তাহা করিতে পারিতেছে না। স্বদৃঢ় সকল, অবিচলিত অধ্যবসায়, প্রাণপন্থ পরিশ্রমই তাহাদের এই সিদ্ধির প্রধান কারণ বলা যাইতে পারে। ইংরাজ যখন যে কার্য্য করে, তাহার সমস্ত শক্তি, সমস্ত চিন্তা, সমস্ত শরীর, সমস্ত মন, তাহাতেই নিষ্পত্ত করিয়া থাকে। ইংরাজ প্রকৃতই কর্মধীর। কেমন পরিশ্রমী, কেমন

ধীর, কেমন অধ্যবসায়ী, কেমন দৃঢ়প্রতিজ্ঞ। যাহা ইংরাজ একবার করিতে মনস্ত করিবে, তাহা সে করিবেই। কার্যাপথে যতই বিন্ন উপস্থিত হইবে, ততই তাহার চেষ্টা বাড়িতে থাকিবে। শরীর ও মনের ক্ষমতা অসীম, যতই তাহা বাড়াইতে থাক, ততই বাড়িতে থাকিবে। কর্মধীর ইংরাজ কার্য দেখিবা ভৌত হয় না, বিপদ দেখিয়া পশ্চাত্পদ হয় না ; প্রতিভাপালনে এক একটি ইংরাজ বেন এক একটি ভৌত্বাবতার। কার্যানুষ্ঠানে তাহাদের এই দৃঢ়তা অনুকরণ করিতে চেষ্টা করিবে। তোমাদের কার্যাকার্য তাহাদিগের কার্যাকার্য দেখিয়া শ্বিল করিবে না, কিন্তু কার্য্যতৎপরতা, কার্য্যানুষ্ঠান-প্রণালী তাহাদিগের নিকটই শিক্ষা করিবে। এমন জাত্তেজ্ঞান সুন্দর আদর্শ অন্তর্গত পাওয়া দুর্কর। মানবমাত্রকেই প্রায় কার্য করিতে হইতেছে, ও আজীবন হইবে, স্বতরাং সর্ববত্তই এই কার্য্যানুষ্ঠান-প্রণালী সংযতে অভ্যাস করা কর্তব্য।

## মিতব্যস্থা ।

অর্থসংক্ষয়ে আর একটী বিষয়ের প্রতি দৃষ্টি রাখিতে হয়। পূর্বে যেন্নপ কার্য্যানুষ্ঠানের কথা বলিয়াছি, অর্থেপার্জনের চেষ্টায় তত্ত্বপ কর্ম অবলম্বন করিলে অর্থেপায় হইতে পারে সত্য, কিন্তু অর্থ উপার্জন করিলেই অর্থ সঞ্চিত হয় না। ব্যয়ের প্রতি দৃষ্টি না রাখিলে পর্যাপ্ত অর্থাগমেও অস্তাৰ দূৱ হয় না। তোমরা প্রায় সকলেই এ বয়সে ব্যয় করিতে বিশেষ ইচ্ছুক।

ইহার কারণ এই যে, তোমরা অর্থেপায়ের কষ্ট এখনও ভাল করিয়া অনুভব করিতে শিখ নাই—আর অর্থাবের যে কষ্ট তাহাও ভাল করিয়া বুঝিতে শিখ নাই। তোমরা মনে কর, অভাব হইলে মাতাপিতা বা অন্য অভিভাবকগণ তাহা পূরণ করিবেন, কিন্তু তাহাদের এজন্ত যে কিঙ্গুপ কষ্ট, কিঙ্গুপ পরিশ্রমাদি করিতে হয়, তোমরা তৎপ্রতি দৃষ্টিক্ষেপ কর না। ইহা তোমাদের অনুচিত কার্য। এখন হইতেই তোমাদিগের বিবেচনা করা কর্তব্য যে, অন্তের পরিশ্রমার্জিত অর্থ তোমাদিগের বৃথা ব্যয় করা কর্তব্য নহে। তোমরা অনেক প্রকারে এই অর্থের বৃথা ব্যয়ে অগ্রসর হও। নানা প্রকার ক্রীড়া কৌতুকে অর্থের অপব্যয় করিয়া থাক ; নানা প্রকার দ্রব্যাদির অপচয় করিয়াও অর্থনষ্ট করিয়া থাক। অধিক আর কি বলিব, এই যে তোমাদিগের পাঠ্য গ্রন্থাদি, ইহাও তোমরা অনেকে যত্ন করিয়া রাখ না। ইহার যে মূল্য আছে, তাহা তোমরা অনেকেই বুঝ ন। সকল দ্রব্যেরই যে কিছু না কিছু মূল্য আছে, এই-ক্লপ তোমাদিগের ধারণা থাকা আবশ্যিক। যত্ন করিয়া ক্ষুদ্র পিনটি রাখিলেও কালে বিশেষ উপকার পাওয়া যাইতে পারে। জিনিশের এইক্লপ প্রয়োজনীয়তা বুঝিলে অপব্যয়ের ইচ্ছাও অনেকটা কমিয়া যায়।

পরিজন, প্রতিবেশী, ইত্যাদি।

উৎকৃষ্ট সুখলাভার্থ উৎকৃষ্ট পরিজন চাই, উৎকৃষ্ট প্রতিবেশী চাই, উৎকৃষ্ট স্বদেশীও চাই। তোমরা বালক, তোমরা

কিছু শিক্ষা প্রদান করিয়া ইহাদিগকে উৎকৃষ্ট করিতে পার না। তোমাদিগের এসমস্তে যাহা সাধ্য তাহাই আমি এখানে বলিতে চাহি।

তোমরা সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ইহাদিগকে উৎকৃষ্ট করিতে আপ্ততঃ চেষ্টা করিতে পার না সত্য, কিন্তু পরম্পরা সম্বন্ধে ইহাদিগের প্রতি সম্ব্যবহার স্বার্থা ইহাদিগকে অস্ততঃ তোমাদিগের সম্বন্ধে উৎকৃষ্ট করিতে পার। সেই সম্ব্যবহারের জন্য তোমাদিগের যে সকল গুণের বিকাশ ও দোষের বিনাশ করিতে হয় আমি তাহাই প্রথমে বলিব।

যাহাতে সকলের প্রিয় হওয়া যায়, তাহারই চেষ্টা করিলে, সকলেই তোমাদিগের উৎকৃষ্ট সুস্থপ্রাপ্তির অনুকূল হইতে পারেন। বাক্য ও কার্য স্বারাই লোকের সহিত সাধারণতঃ প্রিয়াপ্রিয় সম্বন্ধ ঘটিয়া থাকে।

—  
বাক্য।

সত্যতা, সরলতা ও প্রিয়তা, এই সকল বাক্যের গুণ। অসত্যতা, কপটতা ও অপ্রিয়তা, এই সকল বাক্যের দোষ। বাক্যের এই দোষ-গুণ পর্যালোচনা করিয়া বিনি জিহ্বাকে সংৰক্ষ করিতে পারেন, তিনি পৃথিবীর সকলেরই প্রিয় হইতে পারেন।

তোমরা যাহা বলিবে, তাহা সত্য হওয়া আবশ্যিক। মিথ্যা বলিয়া জিহ্বাকে কলক্ষিত করা উচিত নহে। লোকে যখন যাহা কিছু করে, তখন তাহা প্রায়ই সুখকর বলিয়া জান

করিয়া থাকে । লোকে যখন মিথ্যা কথা বলে, তখন সেই মিথ্যা কথাতেই সে এক প্রকার না এক প্রকার শুখ বা শুবিধা বিবেচনা করে । দৃষ্টান্ত দেখাইতেছি । মনে কর, তোমরা কোন অপরাধ করিয়াছ, আমি তোমাদিগকে তাহা জিজ্ঞাসা করিলাম । তোমরা মনে করিলে, যদি অপরাধ স্বীকার কর, তবে তোমাদিগকে আমি কটু কহিব—কি তোমাদিগের প্রতি আমি অসন্তুষ্ট হইব—তাই তোমরা মিথ্যা কথা কহিলে । কেন কহিলে ? না—তোমরা দেখিলে, সত্য কহিয়া বিরাগভাজন হওয়া অপেক্ষা মিথ্যা কহাই সে স্থলে শুখকর । এইরূপ বিচার করিয়া দেখিও—প্রায় লোকেই শুখকর মনে করিয়াই মিথ্যা কথা কহিয়া থাকে । লোকে যে মিথ্যা গল্ল করে, তাহাও প্রায় এই জন্য । সত্য কহিলে তাহার বাক্পটুতা বা অভিজ্ঞতা বিশেষ প্রকাশিত হয় না, তাই সে নানা প্রকার কল্পনা করিয়া অতিরিচ্ছিত করিয়া মিথ্যা কথা বলিয়া থাকে । যদি মিথ্যাকথাজনিত এই শুখ পরিণামে কোন প্রকার দুঃখ আনয়ন না করিত, তবে না হয় মিথ্যাই বলা যাইত ; কিন্তু তাহা ত নয়—এ মিথ্যা যখন প্রকাশিত হয়, সাতিশয় কষ্ট, ক্ষতি ও লাঙ্ঘনা ভোগ করিতে হয় ; এ সত্য না জানে এমন লোকও নাই । তথাপি লোকের এই মন্তব্য ও অদূরদর্শিতা এবং আপাতশুখকর কার্যে এতই আসঙ্গ যে, তাহারা মিথ্যা কথার প্রয়োগে সহজে পরিত্যাগ করিতে পারে না ।

মিথ্যা কহার কি দোষ, তাহা সেই বাস ও রাখালের গড়ে যতটা বুঝিয়াছ, তদপেক্ষা বেশী আমি বুঝাইতে পারিব না

মিথ্যা কহার দোষ সম্বন্ধে সেই গল্পটী মনে রাখিও। সেই গল্পে দেখ, রাখাল কেবল কৌতুক দেখিবার জন্যই মিথ্যা কথা কহিয়া। সেইরূপ ফল প্রাপ্ত হইল; যাহারা প্রবল স্বার্থসিদ্ধির জন্য মিথ্যা কথা কহিয়া থাকে, তাহারা কিরূপ ফল পাইতে পারে, অনুমান করিয়া দেখিতে পার। একটা কথা তোমাদিগকে আমি বলিয়া দিতেছি। মিথ্যাটাকে চিরদিন সত্যের আচ্ছাদনে আবৃত রাখা যায় না। রাজাধিরাজ মহারাজ চক্ৰবৰ্তীই চেষ্টা কৰুন—কি ধাৰ্মিকশ্রেষ্ঠ সর্বপূজ্য কোন মনন্বীক্ষণ চেষ্টা কৰুন, মিথ্যাকে চিরদিন সত্যের আবরণে তুকায়িত রাখিতে কেহ সমর্থ হইবেন না। যদি এই ধারণা কৰিয়ে বক্তৃতুল করিতে পার, তবে বোধ হয়, মিথ্যা কহার আসত্ত্ব অনেক কমিয়া যাইবে।

যাহা বলিবে তাহা বেশ সরল হওয়াও চাই। কথার উদ্দেশ্য, তদ্বারা অন্তকে নিজের মনের ভাব জ্ঞাপন কৰা। স্মৃতিৰাং যাহাতে সে কথা অন্তে বুঝিতে পারে, সেই চেষ্টা থাকা চাই। তোমরা হয় ত মনে কৰ যে, শব্দাভ্যন্তর থাকিলে কথা অসুবিধ বা কঠিন হয়, আৱ তাহা না থাকিলেই কথা সহজ বা সুবিধ হয়; কিন্তু বাস্তবিক তাহা নহে। শব্দাভ্যন্তর থাকিলে কথা অবোধ্য হইতে পারে, কিন্তু আমি যে অসুবিধ কথার কথা বলিয়াছি, তাহা সেইরূপ অবোধ্য কথা নহে। ষেখানে কথার মধ্যে অটিলতা বা গুণ কোন ভাব বা প্রত্যাব প্রতৃতি থাকে, সেইখানে সহজ কথাও অসুবিধ হয়। মনে কৰ, আমি যেন তোমাদিগকে কোন বই পড়িতে দিয়াছি; বইখানি তোমরা

আরম্ভ ও উপসংহারই পড়িয়াছ, কিন্তু আমি যখন জিজ্ঞাসা করিলাম—‘কেমন হে বইখানা পড়িয়াছ ?’ তোমরা উত্তর করিলে—“হঁ মহাশয় ! আত্মোপান্তই পড়িয়াছি।” তোমরা মনে করিতে পার, তোমরা সত্য উত্তরই করিয়াছ, কিন্তু আমি সে কথার ষেক্ষণ অর্থ বুঝিলাম, তাহা কিন্তু সত্য নহে। একপ হলে এই কথা অসরল হইল। এই কথা যদি ইচ্ছাপূর্বক আমাকে প্রতারণা করিবার জন্য বল, তবে তোমরা অসরল তাবে কথা বলিলে, আমি এইরূপ বলিব। বুঝিলে ? বাক্যের সত্যতা যেমন গুণ, সরলতাও তেমনই গুণ। যাহা বলিবে, তাহার অর্থ যেমন সত্য হওয়া আবশ্যক, তাহাতে যে ভাব প্রকাশ হইতে পারে, তাহাও সত্য হওয়া তেমনই আবশ্যক। সত্যের আবরণে কোন মিথ্যাকে ঢাকিলে তাহাকে অসরলতা বলে।

নৌতিবিদ্যাগণ বলেন, সত্য কথা কহিবে প্রিয় কথা কহিবে, সত্য অপ্রিয় কথা কহিবে না। ইহার অবশ্য একপ অর্থ নহে যে যখন অপ্রিয় সত্য কথা বলিতে হইবে তখন সেই সত্যটীকে মিথ্যার আবরণে প্রিয় করিয়া লইয়া বলিতে হইবে। ইহার অর্থ এই যে, বিশেষ আবশ্যক না হইলে, অপ্রিয় বাক্য সত্য হইলেও বলিবে না। লোকে কিরূপ অনাবশ্যক অপ্রিয় সত্য কথা বলে, তাহা তোমাদিগকে বুঝাইতেছি। আমি যদি এই গ্রামচন্দ্রকে বলি, ‘রামচন্দ্র দেখিতে কুৎসিত’, এ কথাটী সত্য হইলেও বড় অনাবশ্যক অপ্রিয় কথা হইল। এ কথা বলাতে আমার এমন কোন আবশ্যকতা দেখা যায় না যে, উহা না বলিলে কোনরূপ ক্ষতি হইতেছিল—এইরূপ হলে

আমি গ্রুপ অপ্রিয় কথা বলিলে, রামচন্দ্রকে অনর্থক কষ্ট দেওয়া হয় ।

অপ্রিয় বা কর্কশ থাক্যে লোকে যেমন সাধারণের বিরাগ-ভাজন হয়, এমন বোধ হয় আর কিছুতেই নহে । সহস্র অন্ত গুণ থাকিলেও, কর্কশভাষী ব্যক্তি কদাচ লোকের অঙ্গ বা ভালবাসা আকর্ষণ করিতে পারিবে না । এমন দৃষ্টান্ত তো মানিগকে আমি অনেক দিতে পারি । লোকে বলিয়া থাকে যে, মিষ্টিক্রিয় অন্তকে প্রদান করিতে অর্থের প্রয়োজন, কিন্তু মিষ্টিবাক্য সকলেই সকলকে দিতে পারে ; ইহাতে অর্থের প্রয়োজন নাই । এই মিষ্টিবাক্য বিতরণে যিনি কৃষ্ণিত, তাহাকে লোকে ভালবসিতেও কৃষ্ণিত না হইবে কেন ? অতএব যত্নপূর্বক জিহ্বাকে সংষত করিয়া কর্কশবাক্য পরিহার করিবে ।

### ব্যবহার ।

যেমন বাক্য সত্য, সরল ও প্রিয় হওয়া আবশ্যক, তেমনই ব্যবহারাদি ও সুনীতিসম্মত, সরল বা অকপট এবং অপরের প্রিয় হওয়া আবশ্যক ।

যখনই যাহা করিবে, তাহা সুনীতিসম্মত হওয়া আবশ্যক । সচিচ্চাচর কার্য্যের এই গুণ থাকিলেই ইহার অন্ত দুইটী গুণ আচুর্বদ্ধিক ভাবে আসিয়া পড়ে । অর্থাৎ কার্য্য সুনীতিসম্মত হইলেই তাহা প্রায় সরল ও অপরের প্রিয় হইয়া থাকে । কিন্তু দুই এক সময়ে ইহার অন্তর্ভুক্ত না হয়, এমন নহে । যখন গুরুজন কোন সুনীতিবিরুদ্ধ কার্য্য করিতে আদেশ করেন,

তখনই বিশেষ বিবেচনা আবশ্যিক । একদিকে গুরুজনের অপ্রিয়সাধনের ভয়—তাহাও স্বনীতিবিরুদ্ধ—আর একদিকে সত্যের নিয়মলঙ্ঘনের ভয়—তাহাও ধর্মবিরুদ্ধ । এরূপ স্থলে তোমরা প্রথমে চেষ্টা করিয়া দেখিবে, যাহাতে কোন প্রকার অস্থায়ান্ত্রিক না করিতে হয় । এইরূপ চেষ্টা করিলে, অনেক সময়েই কৃতকার্য্য হইতে পারা যায়, ইহাই আমার বিশ্বাস । দুই এক স্থলে সহসা কৃতকার্য্য না হওয়াও অসম্ভব নহে । সেই সব স্থলে বিশেষ বিবেচনা পূর্বক কাজ করিতে হইবে । উক্ত দেখাইয়া কখনও গুরুজনকে অপমানিত করিবে না—আবার বিশেষ স্বনীতিবিরুদ্ধ কোন কার্য্যও কদাচ করিবে না । উভয়েরই সামঞ্জস্য বিধান করিয়া গুরুজনের সম্মান রাখিতে হইবে ।

তোমরা যাহা নহ, অপরকে তাহাই বলিয়া বিশ্বাস জন্মাইতে বলি কোন কার্য্য কর, তাহা অসরল বা কপট কার্য্য হইবে । এইরূপ অসরল বা কপট কার্য্য যত্পূর্বক পরিত্যাগ করিবে; কারণ ইহার পরিণাম প্রায়ই বড় কষ্টদায়ক । যখন বে কার্য্য করিতে উচ্ছত হইবে, বিশেষ বিবেচনা করিয়া দেখিবে, সেই কার্য্যটীর মধ্যে কোন দুরভিসংক্ষি আছে কি না । এই বিশ্লেষণ বা বিচার করিয়া দেখিতে অভ্যাস করিলে, তোমাদিগের কার্য্য ক্রমে সরল ও অকপট হইতে থাকিবে । এ সম্বন্ধে আর অধিক কিছু বলিতে চাহি না ।

অনুমতিত কার্য্য যেমন সরল ও স্বনীতিসম্মত হওয়া আবশ্যিক, তেমনি তাহা অন্ত্যের প্রিয় হওয়াও আবশ্যিক । এই জন্ম

আপনার আপাতস্বুধেছা ত্যাগ করিয়া অপরের স্বুধের অন্ত যথাসুধ্য চেষ্টা করিতে হইবে। অপরের নিকট সর্বদা আজ্ঞাভিমান বিসর্জনপূর্বক নতু থাকিতে হইবে। অপরের অস্তামাচরণ বা অপরাধ সহিতে বা ক্ষমা করিতে হইবে। অপরের নিকটে সামান্য অপরাধ করিলেও তজ্জন্ম বিশেষ দুঃখিত হইতে হইবে ও যাঁহার নিকটে অপরাধ করা হইবে, তাঁহার নিকটে ক্ষমা প্রথমাবৰ্তী অকুণ্ঠিতভাবে অপরাধ-স্বীকার করিতে হইবে। যথাক্রমে ইহা তোমাদিগকে বলিতেছি ।

আপনার আপাতস্বুধেছা ত্যাগ করিয়া অপরের  
স্বুধের অন্ত চেষ্টা করা ।

কথাটা বুঝিতে কিছু গোল হইতে পারে। “স্বুধ লাভই  
হইল কার্য্যের উদ্দেশ্য, তবে যদি তাহাই ত্যাগ করিতে হইল,  
তবে সে কার্য্য লাভ ?” এই আপত্তি বুঝিয়া আমি ‘আপাত’  
কথাটা ব্যবহার করিয়াছি। স্বুধলাভ ইহার উদ্দেশ্য বটে, কিন্তু  
সে স্বুধ ত উৎকৃষ্ট হওয়া চাই। আজ খানিকটা স্বুরস দ্রব্য  
আহার করিয়া স্বুধলাভ করিলাম—কাল তজ্জন্ম উদ্বোধন  
হইলে ভয়ানক কষ্ট হইবে, ইহা কি বাহুনীয় ? অন্তের সহিত  
ব্যবহারে আপনার আপাতস্বুধত্যাগের চেষ্টাতে মূলতঃ আপ-  
নার স্বুধই হইয়া থাকে ।

নিজের ইচ্ছামতে চলিতে আপাততঃ বড় স্বুধ বোধ হয়।  
গুরুজনের আজ্ঞাদি প্রতিপালন করিয়া, তাঁহাদিগের সন্তোষ  
সাধন করিতে হইলে, এই নিজের ইচ্ছাটি দুই এক স্বল্পে

পরিত্যাগ করিতে হয়। ইহা এক প্রকার কষ্টজনক সন্দেহ নাই, কিন্তু এই কষ্ট আপাত-কষ্ট; এই কষ্টের ফলে, গুরুজনের প্রিয় হওয়া যায়। গুরুজনের প্রিয় হইলে, তাহাদের আশীর্বাদে ও স্নেহে অসীম আনন্দ লাভ করা যায়। এ স্থলে এই যে নিজের ইচ্ছামতে চলার আপাতস্থ, তাহাকে ত্যাগ করাই কর্তব্য। প্রায় উৎকৃষ্ট সুখজনক কার্য্যেরই আরম্ভে কষ্ট পাইতে হয়, আপাতস্থকে বিবাশ করিতে হয়; কিন্তু পরিণামে তাহাতে উৎকৃষ্ট সুখই ভোগ করিতে পারা যায়। এই লেখাপড়া শিক্ষার কথাটাই দেখ না কেন। বালকেরা যে বয়সে লেখাপড়া করিতে আরম্ভ করে, সে বয়সে খেলাই তাহাদের প্রধান সুখ বলিয়া বিবেচিত হয়। তখন তাহারা খেলাছাড়িয়া লেখাপড়া করিতে চেষ্টা করিয়া কি উপস্থিত সুখ পরিত্যাগ করে না ? রোগীর পথ্য উপস্থিত সুখবিরোধী—কিন্তু তাহার পরিণাম মঙ্গলজনক বলিয়া কি তাহা সেবনীয় নহে ? সেইরূপ যদিও গুরুজনের আধীনতা বা তাহাদের জন্য আজ্ঞাস্থানের বিসর্জন আপাততঃ কষ্টজনক বলিয়া বোধ হয়, তবু তাহা পরিণামে মঙ্গলজনকই জানিবে।

তত্ত্বিক কথা বলিবার সময়ে বলিয়াছি যে প্রকৃত ভক্তি-গুণের বিকাশ করিতে পারিলে, ভক্তির পাত্রের আজ্ঞা প্রতিপালনে কিছুমাত্র কষ্ট বোধ হয় না; প্রত্যুত তাহাতে আনন্দই হইয়া থাকে।

পরের আজ্ঞা প্রতিপালনে তোমাদের শারীরিক কষ্ট হইতে পারে। এই কষ্ট সহ করিবার জন্য পরিশ্রমী হইতে হইবে।

পরার্থপরতা যেমনই লোককে অপরের প্রিয় করিয়া থাকে, স্বার্থ-পরতা তেমনই লোককে অপরের অপ্রিয় করে। মানুষ কখন কোথাও এক। থাকিতে পারে না। তাহাকে অপর লোকের সহিত সম্বন্ধ রাখিতেই হয়। অপরের সহিত ব্যবহারে যদি লোকে কেবল আপনার ভালটাই খুঁজিতে থাকে, তবে তাহাকে অপরে ভাল বাসিবে কেন ?

শরীর যদি উৎকৃষ্ট থাকে, তবে তাহাকে সহজেই পরিশ্রম-সহিষ্ণু করা যাইতে পারে। শরীর পরিশ্রমসহিষ্ণু হইলে, অন্তের অজ্ঞাপ্রতিপালনজনিত শারীরিক কষ্টের দায় হইতেও মুক্তিলাভ করা যায়। কাহারও জন্য শারীরিক পরিশ্রম করিলে সেজন্য সে যেমন সন্তুষ্ট হয়, সহজে আর কিছুতেই সে তেমন সন্তুষ্ট হয় না। অর্থাদি দ্বারাও লোকের এমন সন্তোষ সাধন করা যায় না। কাহাকেও আত্মস্মৃথবিসর্জন করিতে দেখিলে, তাহার প্রতি অপরের স্বভাবতঃই অঙ্কা ও ভালবাসা জন্মিয়া থাকে। তবেই দেখ, যেমন ইহাতে একটি উপশ্রুত স্বৰ্গ বিসর্জন করিতে হয়, তেমনই—তেমনই কেন, বোধ হয় ততোধিক— একটি স্বৰ্গের সামগ্ৰী তৎক্ষণাতে লাভ হয়। এইরূপে পয়সা ব্যয় করিয়া যদি তদ্বিনিয়মে টাকা পাওয়া যায় তবে কোন্ৰ বুক্সিমান্মহাজন এ ব্যবসায়ে প্ৰযুক্ত হইতে অনিচ্ছা প্ৰকাশ করিতে পারেন ?

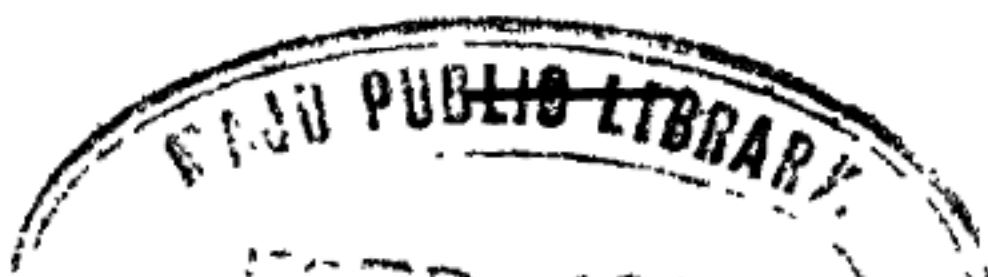
অপরের নিকট আত্মাভিমান পরিত্যাগ  
পূর্বক নন্দ থাকা ।

নত্রতায় লোক যত বাধ্য হয়, এত আর কিছুতেই নহে। অতি বড় পাপকর্ম করিয়াও নরম হইয়া থাকিলে লোকে তাহাকে দয়া করে। লোকের সাধারণতঃ অহঙ্কার বা অভিমান বেশী মাত্রাতেই থাকে। অহঙ্কারে আপনাকে অপর হইতে শ্রেষ্ঠ বলিয়া ধারাণা জন্মায়। অন্তের অহঙ্কার আবার এই ধারাণার বিরোধী—কাজেই লোকে অন্তের অহঙ্কারের প্রতি বড়ই চট। লোকের নিকট নরম হইয়া থাকিতে পারিলে যে সহস্র অপরাধও মার্জনীয় হয়, এ কথা নির্বিবাদে বলা যাইতে পারে। অতএব সর্বাত্মে তোমাদিগের চরিত্রে এই গুণের বিকাশ অন্ত বিশেষ চেষ্টা করিতে হইবে। নিষ্কলঙ্ক হইতে চেষ্টা করা উচিত বটে, কিন্তু নিষ্কলঙ্ক হওয়া তত সন্তুষ্পন্ন নহে—সহস্র চেষ্টা স্বেচ্ছ দুই একটা দোষ প্রায় সকলেরই থাকে। স্বতরাং নিখুঁত হইয়া অন্তের প্রিয় হইতে চেষ্টা করিয়া বিশেষ কৃতকার্য্য হওয়া তত সহজ নহে। সেই হেতু আমি সহজে লোকের প্রিয় হওয়ার জন্য এই গুণের বিকাশ করিতে বিশেষ উপদেশ প্রদান করিতেছি।

আপনার গুণ যিনি বেশী দেখিতে চেষ্টা করেন, তিনিই প্রায় অহঙ্কারী—আপনার দোষ যিনি বেশী দেখিয়া থাকেন, তিনিই প্রায় প্রকৃত নন্দ। সামাজিক ব্যবহারে যে নত্রতা দেখিতে পাও, তাহাকেই অকৃত্রিম নত্রতা মনে করিও না; লোকে উহাতেই সন্তুষ্ট থাকে বটে; কিন্তু সে সন্তোষে মূল জিনিষের

মূল্যই জ্ঞাপন করিয়া থাকে। যাহার নকলেরও এত আদর, তাহার আসলের মর্যাদা কি, ভাবিয়া দেখ। লোকে ব্যবহারে বে ন্তৃতা প্রদর্শন করে, তাহা সকল সময়ে আন্তরিক নহে। তবু অন্ততঃ ইহা ব্যবহারের ন্তৃতা সাধন করিয়াছে, বাক্যের ন্তৃতা সাধন করিয়াছে, এই জন্মও কিছু আদর পাইবার ঘোষ্য। আমি তোমাদিগকে এই প্রকার ন্তৃতার বিকাশ করিতে বলিয়া ক্ষান্ত থাকিতে চাহি না। তোমাদিগকে আন্তরিক ন্তৃতারই বিকাশ করিতে হইবে। এজন্য সর্বদা মনে করিবে, ‘আমি সহস্র দোষে দোষী, আমি পৃথিবীতে একটী নগণ্য প্রাণী,— আমার আবার অহঙ্কার কিসের ?’ এই ন্তৃতাগুণের বিকাশ-জন্ম সর্বদা পরের গুণ ও নিজের দোষ দেখিতে বভুবান् হইতে হইবে। অমরের পুস্পমধু অঙ্গেগণের শ্বায়, পরের গুণই অঙ্গে-ষণ করিবে; আর মঙ্গিকার ত্রণামুসঙ্কালের শ্বায়, নিজের দোষই সর্বদা খুঁজিয়া বেড়াইবে। এইরূপ করিতে করিতে দেখিবে, নিজের গুণগরিমার প্রতি ক্রমশঃ বিশ্বাস করিয়া আপনার অহঙ্কার করিয়া যাইতেছে, এবং পরের গুণগরিমায় ক্রমশঃ বিশ্বাস জন্মিতেছে ও তৎসঙ্গে তৎপ্রতি শ্রদ্ধাও বৃদ্ধি পাইতেছে। এইরূপে ক্রমে পরকে বড় ভাবিতে শিখিবে, নিজকে ছোট ভাবিতে আরম্ভ করিবে। ফলতঃ নিজের এই ক্ষুজ্ঞতাজ্ঞানই ন্তৃতাবিকাশের প্রধান সহায়।

ন্তৃতার বিপরীত গুণ অহঙ্কার বা উক্ত্য ইত্যাদি।



অপরের অস্ত্রাচরণ সহ করা বা ক্ষমা করা ।

অপরের প্রিয় হইতে হইলে, এই ক্ষমাগুণের বিকাশ বিশেষ আবশ্যিক । আমি যেন চেষ্টা করিয়া কাহারও নিকটে কোন অপরাধ না করিয়া থাকিতে পারিলাম,—অপরের আমার নিকট অপরাধী হওয়া অসম্ভব নহে । অন্তর্কৃত সেই অপরাধগুলি ক্ষমা করিতে না পারিলে অপরাধকারী ব্যক্তিও আমাকে অপ্রিয় জ্ঞান করিবেন । এমনই সংসারের রীতি আমি তোমাদিগের নিকটে একটা অপরাধের কার্য করিলে, যদি তোমরা আমার সে অপরাধ ক্ষমা না করিয়া, অপরাধীর সহিত যেন্নপ আচরণ করিতে হয়, আমার সহিত সেইন্নপ আচরণ কর, তবে আমি আমার অপরাধের কথা বিশ্বৃত হইব, এবং তোমাদিগের প্রতিই অসন্তুষ্ট হইব ।

এই ক্ষমা কথাটি সকলের প্রতি প্রযুক্ত হইতে পারে না । গুরুজনে যথন আমাদিগের প্রতি অস্ত্রাব্য ব্যবহার করেন, তাহা সহ করিয়া থাকিতে হইবে । সমকক্ষ বা নীচব্যক্তিকৃত অস্ত্রাচরণ ক্ষমা করিতে হইবে । বিষয়টা একই—কেবল কথায় পৃথক মাত্র ।

ক্ষমাগুণের বিকাশ করিতে হইলে, আপনাকে সহিষ্ণুতাগুণে ভূষিত করিতে হইবে । যিনি অসহিষ্ণু, তিনি ক্ষমা করিতে ইচ্ছুক হইলেও, ক্ষমা করিতে সমর্থ হন না । অস্ত্রাব্য ব্যবহার মেধিবামাত্র তাহার শরীর জলিয়া উঠে—তাহার ঘোরতর জ্বোধের উজ্জেক হয় । এই জ্বোধের বশবর্তী হইয়া হয় ত তিনি যাঁহাকে

ক্ষমা করিবেন, তাহারই নিকটে ক্ষমাপ্রর্থনা করিবার উপযুক্ত হইয়। উচ্চেন—অর্থাৎ যে ব্যক্তি প্রথমে তাহার নিকটে অপরাধী ছিলেন, সেই ব্যক্তির নিকটে পরে তিনিই অপেক্ষাকৃত অধিকতর অপরাধী হইয়া পড়েন।

সে যাহা হউক, পরের প্রিয় হইয়া চলিতে হইলে পরকৃত অপরাধগুলি সহ করিয়া থাকিতে হইবে—নহিলে পরের মন সন্তুষ্ট রাখিতে পারা যাইবে না। পরের মন সন্তুষ্ট না রাখিতে পারিলে, উৎকৃষ্ট স্মৃতিলাভে ব্যাপ্ত জন্মিবে।

অপরের নিকট অপরাধ স্বীকার করা—

বা ক্ষমা প্রার্থনা করা।

সহস্র চেষ্টা করিলেও, একেবারে যে দোষশূন্ত হইতে পারিবে, মনে একেপ আশা করিও না। কতক ইচ্ছার, কতক অনিচ্ছার, অন্তের নিকটে অপরাধ করিতেই হইবে। অপরাধ না করিবার চেষ্টা সহেও যদি কাহার নিকটে অপরাধ করিতে হয়, আমি সে অন্ত তোমাদিগকে বিশেষ তিরকার করিব না। কিন্তু যদি সেই অপরাধ করিয়া তোমরা চুপ করিয়া বসিয়া থাক, সেজন্য কিছুমাত্র দুঃখিত না হও, বা ভবিষ্যতের অন্ত সতর্ক না হও, আজি বাঁহার নিকট অপরাধ করিয়াছ, তাহার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা, স্বল্পবিশেষে অপরাধস্বীকার বা দুঃখপ্রকাশ না কর, আমি তোমাদিগকে দুর্জন বলিয়া তিরকার করিতে উচ্ছত হইব।

এখন অনেক লোক দেখিয়াছি, বাঁহারা অন্তের নিকটে অপরাধ করিয়া মনে মনে অমৃতাপ ভোগ করেন—কিন্তু বাঁহার

নিকট অপরাধের কার্য করিয়াছেন, তাহাকে ইহা জানাইবার আবশ্যকতা বোধ করেন না । তাহারা মনে করেন, মনে মনে অনুত্তপ ভোগ করিলেই অপরাধের ঘটেন্ট প্রায়শ্চিত্ত হইল ; আমি কিন্তু এক্ষণ মনে করি না । যাহার নিকটে অপরাধ করিলাম তিনি যদি গুরুজন হন, তাহার নিকট বিনীতভাবে ক্ষমা প্রার্থনা করিয়া তাহার মন প্রফুল্ল করিতে চেষ্টা করিতে হইবে সমকক্ষের নিকটে—ব্যক্তি বুঝিয়া কাহারও নিকটে বা ক্ষমাপ্রার্থনা, কাহারও নিকটে বা অপরাধ স্বীকার, কাহারও নিকটে বা তজ্জন্ম দুঃখ প্রকাশ করিয়া তাহাকে সন্তুষ্ট করিতে হইবে ।

---

রাজা ।

রাজা উৎকৃষ্ট না হইলে, প্রজাবর্গের কষ্টের অবধি থাকে না । রাজাই দুষ্টের দমন ও শিষ্টের পালন করিয়া প্রজাবর্গের সুখশাস্তি বিধান করিয়া থাকেন—স্মতরাঃ উৎকৃষ্ট সুখলাভার্থ উৎকৃষ্ট রাজা নিতান্ত আবশ্যক ।

তোমরা সকলেই জ্ঞাত আছ, মহারাণী ভিক্ষেপিয়ার মৃত্যুর পর সপ্তম এডওয়ার্ড আমাদের রাজা । এই প্রকার উৎকৃষ্ট রাজা সচরাচর সকলের অনুক্ষে ঘটে না ।

কিন্তু রাজা উৎকৃষ্ট হইলেই প্রজার সুখশাস্তি ঘটে না । যেমন রাজা উৎকৃষ্ট, তেমনই প্রজা ও উৎকৃষ্ট হওয়া চাই । যেমন রাজা পুঁজের শ্বায় প্রজাপালন করিবেন, তেমনই প্রজাগণ ও পিঙ্গার শ্বায় রাজাকে ভক্তি করিবে । রাজা প্রজার এই সম্বন্ধ—এই পিতাপুঁজের সম্বন্ধ যে দেশে বর্তমান, সেই দেশেই

প্রজাগণ উৎকৃষ্ট রাজা পাওয়ার স্বীকৃতি সম্বৰ্ধিক সম্মতি করিতে সমর্থ হুয়।

রাজাকে ভক্তি করিতে হইবে ; তাহার বিধানগুলি প্রাণ-পণে পালন করিতে হইবে। রাজা যে বিধান করিলেন, প্রজা যদি তাহা পালন না করে, তবে রাজার প্রতি প্রজার ভক্তি রহিল কই ? তাই সর্বাত্মে তোমাদিগের এই রাজার বিধান-পালনে মনোযোগী হইতে হইবে। যেমন তোমরা পরিবার মধ্যে থাকিয়া পিতা বা অন্য কোন গুরুজনের আদেশ পালন করিয়া থাক, যেমন তাহাদিগের আদেশ লজ্জন করিলে, তাহারা তোমাদিগকে যে শাস্তি প্রদান করিয়া থাকেন, তোমরা সেই শাস্তি অম্লানবদ্ধনে গ্রহণ করিয়া থাক—এই রাজার আদেশ স্বরূপ তৎপ্রচলিত আইনাদির বিধান ও তোমাদিগকে সেইরূপই পালন করিতে হইবে—সেই বিধান লজ্জন করিলে রাজা যদি তোমাদিগকে শাস্তি প্রদান করেন, তোমাদিগকে ঠিক তেমনই অম্লানবদ্ধনে সেই শাস্তি গ্রহণ করিতে হইবে। রাজার প্রচারিত আইনের বিধান পালন করিয়া প্রজাগণের রাজভক্তি প্রদর্শন করিতে হয়।

যেমন আমারা রাজার সেই আইনের বিধান মানিতে বহু করিবে, তেমনই অন্যেও ধাহাতে সেই বিধান পালন করে, তৎপ্রতি দৃষ্টি রাখিবে। যদি রাজা সেইরূপ কোন বিধানের লজ্জনকারীকে শাস্তি দিতে সমুত্তৃত হন, কদাচ তাহার প্রতি সহানুভূতি প্রদর্শন করিয়া রাজাকে শাস্তি প্রদানে বাধা দিও না। রাজার নিকটে কাঁদিয়া কাটিয়া স্বীকৃত দোষ স্বীকার করিয়া,

শান্তি হইতে অব্যাহতি পাইতে চেষ্টা করিতে পার, কিন্তু কদাচ কুটিল, মিথ্যা ও শর্তাপূর্ণ যত্নে, রাজাৰ সুবিচার কার্যে বাধা দেওয়া, ভক্ত প্রজাৰ কৰ্তব্য নহে। যেমন শিষ্টেৰ পালন রাজাৰ ধৰ্ম ; তেমন দুষ্টেৰ দমন ও রাজাৰ ধৰ্ম। রাজাৰ সহিত ব্যক্তিগত কোন অপৱাধীৰ কোন শক্রতা নাই। রাজা বে অপৱাধীকে শান্তি প্ৰদান কৰেন, তাহা তোমাদেৱই মঙ্গলেৰ জন্ম। রাজদণ্ড শান্তি অপৱাধীৰও মঙ্গলজনক। অতএব রাজ-ভক্ত প্রজা যেমন যত্নে রাজাৰ শিষ্টপালন কার্যে সহায়তা কৰিবেন, তেমনই দুষ্টদমনকার্যেও যথাশক্তি সাহায্য কৰিবেন। রাজা বড় দুৱে আছেন ; অপৱাধী প্ৰায়ই তাহাৰ সম্মুখে অপৱাধ কৰে না। অপৱাধী প্ৰায় তোমাদিগেৰ সম্মুখেই সেই অপৱাধেৰ কাৰ্যা সম্পন্ন কৰিয়া থাকে ; অতএব তোমৱো যদি সকলে যত্নবান্ন হইয়া এই অপৱাধীৰ অপৱাধগুলি রাজস্বারে প্ৰকাশিত না কৰ, তবে আৱ রাজা দুষ্টেৰ দমনকৰ্ত্তা প্ৰধান কৰ্তব্য পালন কৰিতে পারিবেন না। সেই কৰ্তব্যলজ্যনকলে, রাজাৰ রাজ্য বিশৃঙ্খল হইবে, প্ৰজাগণেৰ শান্তি তিৰোহিত হইবে। অতএব তোমৱো যথাসাধ্য রাজাৰ শিষ্টেৰ পালন ও দুষ্টেৰ দমনে সহায়তা কৰিবে।

যেমন রাজাকে ভক্তি কৰিবে, তেমনই রাজাৰ প্ৰতিনিধিকেও ভক্তি কৰিবে। মহামান্ত গবৰ্ণৱ জেনেৱল রাজাৰ প্ৰতিনিধি— তাহাকে ত সকলে সম্মান কৰিয়াই থাক। তাহাকে যে সম্মান কৱা কৰ্তব্য, তাহা সকলে সহজেই বুঝিতে পার ; কিন্তু এমন অনেক রাজপুৰুষ আছেন, যাহাদিগকে সম্মান কৱা তোমৱো

অনেক সময়ে কর্তব্য বলিয়া বুঝিতে পারে না। সেইস্থ বলা আবশ্যিক যে, রাজার রাজকার্যে যিনিই সহায়তা করিবেন, তোমরা তাহাকেই ভক্তি করিবে।

তোমরা বালক—এ সকল কথা এখন না বলিলেও চলিত—কিন্তু এত বড় একটা বিষয়ের কিছু জ্ঞান বাল্যকালেই হওয়া উচিত মনে করিয়া এ সম্বন্ধে দুই চারি কথা এই প্রলেই সংক্ষেপে বলিলাম।

আমাদের বর্তমান মহারাণীর গুণের অবধি নাই। প্রজার দুঃখের কাহিনী শুনিলে, তাহার হৃদয় করুণায় স্বীকৃত হয়। যখন দেশে দুর্ভিক্ষ বা মহামারী উপস্থিত হয়, মহারাণী ভারতেশ্বরী প্রজার কষ্ট নিবারণ করিতে চেষ্টা করিয়া থাকেন। ভারত গবর্নমেন্ট ভারতের প্রজাবর্গের সুশিক্ষা বিধানার্থ বৎসর বৎসর কত অর্থ ব্যয় করিতেছেন, তাহা দেখিলে কৃতজ্ঞতায় হৃদয় প্রাপ্তি হইয়া উঠে। আমাদের দেশে দীন দরিদ্রের চিকিৎসার জন্য অর্থব্যয় হইতেছে না। কলিকাতা মেডিকেল কলেজ ইঁস-পাতালে কর্মসূক মাত্রও প্রদান না করিয়া যে কত শত দীন দরিদ্র অতিষ্ঠে বিজ্ঞ চিকিৎসক দ্বারা চিকিৎসিত হইতেছে, তাহার সংখ্যা করা যায় না। রাজা নিজ ভাণ্ডার হইতেই যে অর্থানুকূল্য করিয়া থাকেন, এমন নহে। টাকা যেখান হইতেই আসুক, রাজার দৃষ্টি না থাকিলে, এমন কার্য সুসম্পন্ন হইতে পারে না। ফলতঃ আমাদিগের সুখশাস্ত্রের জন্য রাজা সর্বদাই চিন্তা করিতেছেন। এ হেন রাজার নিকট সর্বদা অভিসূক্ষ না থাকিলে স্মরণের নিকটেও পরম পাপী বলিয়া গণ্য হইতে হইবে।

হিতকথা ।

সৰ্বপ্রাণীৰ স্মৃতি ।

দয়া ।

উৎকৃষ্ট সুখলাভার্থ কেবল নিজেৰ সুখদুঃখেৰ প্রতি লক্ষ্য রাখিলেই চলে না, এ কথা তোমাদিগকে বলিয়াছি। যাহাদিগেৰ সহিত তোমাদিগেৰ কোন না কোন প্ৰকাৰ সম্বন্ধ রাখিতে হয়, সকলেৱই উৎকৃষ্ট হওয়া বা অন্ততঃ তোমাদিগেৰ অনুকূল হওয়া আবশ্যক। পরিজনেৰ সহিত সম্বন্ধ সৰ্বাপেক্ষা নিকটবৰ্তী—তাহাদিগকে তোমাদেৱ সুখপ্রাপ্তিৰ অনুকূল কৱা সৰ্বাগ্ৰে আবশ্যক। কিৱে তাহা কৱিতে হয়, স্তুলভাবে বলিয়াছি। প্ৰতিবেশী ও স্বদেশীৰ সহিত সম্বন্ধ—পরিজনেৰ সহিত সম্বন্ধ অপেক্ষা দূৰবৰ্তী—কিন্তু তথাপি তাহাদিগেৰ সহিতও অনেক প্ৰকাৰ সংশ্রে রাখিতে হয়—তাহাদিগকেও শিষ্টাচাৰ ও সৌজন্যাদি দ্বাৱা তোমাদিগেৰ অনুকূল কৱিতে হইবে। এই সকল কাৰ্য্য সম্পন্ন কৱিলেও, স্বত্বেৰ অন্ত এক প্ৰকাৰ অন্তৱ্যায় থাকিয়া থায়, তাহাই অদ্য বলিতে চাহি।

অপৱেৱ দুঃখ দেখিলে, আমাদিগেৰ মনে স্বতঃই কষ্ট উপস্থিত হইয়া থাকে। এই কষ্ট দূৰ কৱিবাৰ জন্য অপৱেৱ দুঃখ-দূৰেৱ চেষ্টা উৎকৃষ্ট সুখলাভার্থ নিতান্ত আবশ্যক। যে বৃত্তি হৃদয়ে সঞ্চারিত হইলে পৱেৱ দুঃখ দূৰ কৱিতে চেষ্টা হয়, উৎকৃষ্ট সুখ লাভার্থ সেই বৃত্তিৰ বিকাশ প্ৰয়োজনীয়। সেই বৃত্তিকে দয়া বলে। তোমাদিগেৰ দয়াবৃত্তি বিকাশেও যত্নবান্হইতে হইবে।

যেমন আমৱা সৰ্বদা প্ৰমেষ্টৱেৱ অসীম দয়া উপভোগ

করি, সেইরূপ আমাদিগের নিকটে যাহারা দয়াপ্রার্থী তাহাদিগকেও আমাদিগেরও দয়া করা কর্তব্য । মানুষ মানুষের প্রতি দয়াপরবশ না হইলে, অন্তের উপকার করিতে তাহার ইচ্ছা হয় না । মানুষ মানুষের উপকার সাধন না করিলে, প্রতিমনুষ্য প্রায় স্বতন্ত্র জীব হইয়া পড়ে—তাহাদের আর সমাজবন্ধন থাকে না ; যাহার যাহা স্বার্থ সে তাহাই অন্বেষণ করিতে থাকে, অন্তের স্থুতিদুঃখের প্রতি কেহই দৃষ্টি করিতে চাহে না । এরূপ হইলে পশ্চাতেও মানবে ব্যবহারগত কোন বিশেষ প্রভেদ থাকে না । এই দয়াই সমাজবন্ধনের মূল ।

এই দয়া কেবল যে মনুষ্যেরই প্রতি প্রদর্শন করিতে হইবে, তাহা নহে । ইতর প্রাণিগণের প্রতিও দয়াশীল হওয়া কর্তব্য । যিনি ইতর প্রাণিগণের প্রতি দয়া দেখাইতে শৈথিল্য করেন, তিনি মনুষ্যের প্রতিও তাদৃশ দয়াপ্রকাশে সমর্থ হন না । মানবের হউক, কি ইতর প্রাণীরই হউক, দুঃখ দেখিলেই তাহা মোচনের জন্য চেষ্টা করা উচিত ।

### চতুর্থ পরিচ্ছেদ—মহত্তী কাহিনী ।

সংসারে প্রকৃত স্বীকৃতি করিতে হইলে, যেরূপ শিক্ষার প্রয়োজন, আগি তাহার অতি সংক্ষিপ্ত বিবরণ তোমাদিগকে প্রদান করিয়াছি । এখন কয়েকটি মহত্তী কাহিনী তোমাদিগের নিকটে বর্ণনা করিব ।

রামচূলাল।

কলিকাতার উত্তরে মন্দমা বলিয়া একটি রেলওয়ে ষ্টেশন আছে, তাহা তোমরা অবগত আছ। এই ষ্টেশনের নিকটে রেকজানি নামক একটী ক্ষুদ্র গ্রাম ছিল। এই গ্রামে পূর্বে রামচূলাল সরকার নামক এক ব্যক্তি বাস করিতেন। রামচূলাল দরিদ্র সন্তান। তাহার মাতামহী, মন্দমোহন দত্ত নামক কলিকাতার অতি সন্ত্রাস্ত ও ধনী ব্যক্তির গৃহে পাচিকার কার্যে নিযুক্ত ছিলেন। রামচূলাল বাল্যকালে এই মন্দমোহন দত্তের বাড়ীতে মাতামহীর নিকটে থাকিয়া যৎসামান্য লেখা পড়া অভ্যাস করেন। তাহার দরিদ্রাবস্থা প্রত্যক্ষ করিয়া মন্দমোহন ঘোড়শবৎসর বয়সকালে তাহাকে আপনার বাটীতে মাসিক পাঁচ টাকা বেতনে সরকার নিযুক্ত করেন। রামচূলাল আপনার সচরিত্র ও পরিশ্রম বলে এই সামান্য অবস্থা হইতে ক্রমে এক জন অবিভীয় ধনী হইয়া উঠিয়াছিলেন। আমি তাহার গুণ-রাশির দুই একটী পরিচয় তোমাদিগকে প্রদান করিতেছি।

রামচূলাল যে দরিদ্র ছিলেন, তাহা তোমাদিগকে বলিয়াছি। দরিদ্রের ধনলোভ-সংবরণ বড় সহজসাধ্য ব্যাপার নহে। কিন্তু রামচূলাল দরিদ্রাবস্থায় থাকিয়াও কিন্তু এই লোভ সংবরণ করিতেন, তাহার একটী গল্ল তোমাদিগকে বলিতেছি।

রামচূলাল যখন মন্দমোহন দত্তের বাটীতে সরকারী কার্যে নিযুক্ত ছিলেন, তখন জাহাজের বাণিজ্যস্ত্রব্যাদি ক্রয় করা তাহার একটী প্রধান কার্য ছিল। রামচূলাল সময়ে সময়ে গঙ্গাতীরে যাইয়া জাহাজের দ্রব্যাদির অনুসন্ধান লইতেন।

একদিন তিনি এ কার্যে গমন করিয়া দেখিতে পাইলেন যে, একখানি জাহাজ ভাগীরথীর গভে মগ্ন হইয়া আছে। রাম-দুলাল সাতিশয় বুদ্ধিমান লোক ছিলেন। জাহাজের মূল্যাদি নির্ধারণে তাহার অসাধারণ ক্ষমতা জন্মিয়াছিল। তিনি মনে মনে এ জলমগ্ন জাহাজের দ্রব্যাদির একটা মূল্য নির্ধারণ করিয়া লইলেন। কিছু দিন পরে রামদুলাল একদিন প্রভুর আভায় কোন দ্রব্য নীলামে ক্রয় করিতে ভাগীরথীর তৈরে আসিবা দেখেন যে, পূর্বোক্ত জলমগ্ন জাহাজখানি নীলামে ধরা হইয়াছে। এ জাহাজের কি মূল্য হইতে পারে, তাহা তাহার জানা ছিল। তিনি ইতস্ততঃ না করিয়া, দ্রব্য ক্রয় করিবার জন্য মদনমোহন তাহাকে যে চৌদ্দ হাজার টাকা দিয়াছিলেন, তদ্বারাই সেই জাহাজ ক্রয় করিলেন। ক্ষণপরেই জাহাজের প্রকৃত মূল্য কাহারও অবিদিত রহিল না। তখন অনেকেই এ জাহাজ রামদুলালের হস্ত হইতে আস্তুসাঁক রিবার চেষ্টা করিতে লাগিলেন। রামদুলাল ঠকিবার পাত্র নহেন—তিনি প্রথমে এ জাহাজ কাহাকেও ছাড়িয়া দিতে সম্মত হইলেন না। পরে, অনেক তর্কবিতর্ক, অনেক উপরোধ, অনেক পীড়াপীড়ির পরে, রামদুলাল প্রায় লক্ষ টাকা লাভ করিয়া এ জাহাজ অন্তের নিকট বিক্রয় করিলেন। ব্যাপারটী ভাবিয়া দেখ—দরিদ্র পাঁচ টাকা বেতনের রামদুলালের হঠাৎ লক্ষ টাকা হস্তগত হইবার সম্ভাবনা হইল; প্রভু যে চৌদ্দহাজার টাকা তাহাকে দিয়াছিলেন তাহার এক কপর্দিকও গ্রহণ না করিয়া রামদুলালের লক্ষ টাকা লাভ করিবার সুযোগ ঘটিল; কিন্তু রামদুলাল তাহা করিলেন

না । পাঁচ টাকা বেতনের চাকর হইয়াও, রামদুলাল সাধুতা র বলে লক্ষ টাকা অনায়াসে তুচ্ছ মনে করিতে পারিলেন । তিনি মনে করিলেন ‘‘ঞ্চ টাকা শ্যায়তঃ আমার প্রাপ্য নহে । আমি প্রভুর কার্য্যে এই স্থানে আসিয়াছি । প্রভুর টাকার দ্বারা এই টাকা আমি পাইতেছি—অতএব এ টাকা আমার নহে, ইহা প্রভুর টাকা । মূলধন যাঁহাব, লাভও তাঁহার ।’’ তিনি এই মনে করিয়া বাটীতে প্রত্যাগমন পূর্বৰূপ, মদনমোহনকে স্বিশেষ নিবেদন করিয়া তাঁহাকে সেই লক্ষ টাকা প্রদান করিলেন ।

ব্যাপার দেখিয়া মদনমোহন সাতিশয় বিস্মিত হইলেন । ভূত্য রামদুলালের এমন সাধুতা, এমন অসাধারণ লোভ সংবরণ দেখিয়া তিনি উদার চিত্তে এই সমস্ত টাকাই রামদুলালকে প্রত্য পূণ করিলেন । যেমন ভূত্য প্রভুর সহিত আচরণ করিল, প্রভুও সেইরূপ ভূত্যের সহিত আচরণ করিলেন । উভয় দিকেই হৃদয়ের মহত্তী উদারতা প্রদর্শিত হইল । উভয়েই উভয়ের শুণে মুঞ্ছ হইয়া অতুল আনন্দ অনুভব করিতে লাগিলেন ।

এখন ভাবিয়া দেখ, রামদুলাল যদি এই পক্ষা অবলম্বন না করিতেন, তিনি যদি হৃদয়ের এইরূপ উদারতা ও সাধুতা প্রদর্শন না করিতেন, তবে কি তাঁহার গ্রন্থ অতুল আনন্দ-লাভ ভাগ্য ঘটিতে পারিত ? রামদুলাল যদি গোপনে এই টাকা হস্তগত করিতেন, তাঁহার অর্থপ্রাপ্তি ঘটিত বটে, কিন্তু মনের শুখ ঘটিত না । তিনি এই টাকা হস্তগত করিতে চাহিলে, তাঁহাকে তঙ্গস্তু অবশ্যই প্রভুর নিকটে মিথ্যা কথা বলিতে হইত—তিনি যে প্রভুর অর্থ দ্বারাই জাহাজখানি কিনিয়াছিলেন, এ কথা তাঁহার

গোপন করিতে হইত। এই কথা যাহাতে প্রকাশ না পায়, তঙ্গশৃঙ্গ তাহাকে সর্ববদ্ধ চেষ্টিত থাকিতে হইত। কিন্তু সন্তুষ্টঃ কালে একথা প্রকাশ হইয়া পড়িত। লোকসমাজে তাহার অত্যন্ত কলঙ্ক হইত—কেহ তাহাকে আর সেইরূপ বিশ্বাস করিত না। কত আর তোমাদিগকে দেখাইব—সাধুতার পথ লঙ্ঘন করিলে নিশ্চয়ই রামচূলালের আজীবন নানাপ্রকার কষ্ট পাইতে হইত। ০ কিন্তু দরিদ্র রামচূলাল ধনের ঐরূপ লোভ সংবরণ করায় যেমন প্রভুর সন্তোষ জনসমাজে কীর্তি, তেমনই প্রভূত অর্থও লাভ করিয়া পরম সুখে জীবন অতিবাহিত করিতে পারিয়াছিলেন। তাহার যশের কথা এখনও আমরা অন্তের নিকট কৌর্তন করিয়া থাকি।

রামচূলালের বিনয়গুণও বিশেষ উল্লেখযোগ্য। রামচূলাল যদিও দরিদ্রসন্তান ছিলেন, তিনি নিজে প্রভূত অর্থোপার্জন করিয়া পারিশেষে একজন অবিতীয় ধনী হইয়া উঠিয়াছিলেন। লোকপ্রবাদ আছে যে, নির্ধন ব্যক্তি ধনবান হইলে, জগৎকে তৃণবৎ জ্ঞান করে। স্থলবিশেষে এ কথা সত্য বলিয়াও স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু রামচূলাল এই লোকপ্রবাদের বিষয়ীভূত হয়েন নাই। তাহার অতুল ঐশ্বর্য থাকাতেও, তিনি অবিতীয় বিনয়ী ছিলেন। সেই বিনয়ের দুই একটি দৃষ্টান্ত তোমাদিগকে প্রদর্শন করিতেছি।

একদা কোন কারণ বশতঃ কোন এক ব্যক্তির সহিত তাহার পুরো কলহ উপস্থিত হয়। পুরু ধনি-সন্তান—ক্রোধভরে সেই ব্যক্তিকে যৎপরোন্মাণ্য কটু বাক্য প্ররোগ

করিতে ক্রটি করিল না—কিন্তু রামদুলাল ইহা জানিয়া, সাতিশয় নম্বৰতাবে সেই ব্যক্তির নিকটে উপস্থিত হইয়া, যথার্থই কৃতাঞ্জলিপুটে তাহার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করিলেন। তিনি ধনের গবেষ গর্বিত হইয়া পুত্রের পক্ষ অবলম্বন পূর্বক সে ব্যক্তিকে অপদষ্ট করিবার প্রয়াস পাইলেন না—প্রত্যুত্ত সাতিশয় বিনৌতভাবে সেই ব্যক্তির নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করিলেন। বিবাদও সহজে মিটিয়া গেল।

তোমাদিগের নিকট বলিষ্ঠাছি, মনদমোহন দন্তই রামদুলালকে প্রথমে প্রতিপালন করিয়াছিলেন। মনদমোহন দন্তের নিকটে যখন রামদুলাল পাঁচ টাকা বেতনে কার্য করিতেন, তখনই তাহার ভাগ্যলক্ষ্মী সুপ্রসন্ন হইয়াছিল। রামদুলাল এই প্রভুর নিকট আজীবন পরম কৃতজ্ঞ ছিলেন। তিনি এই প্রভুকে চিরদিনই প্রভুর শ্রায় দেখিতেন। অদ্বিতীয় ধনশালী হইয়াও রামদুলাল একদিনের জন্মও এ সম্বন্ধ বিস্মৃত হয়েন নাই। এই প্রভুর বাটীতে তিনি যখন গমন করিতেন, পাদুকা বহির্ভাগে রাখিয়া বাটীতে প্রবেশ করিতেন। পূর্বে যখন তিনি দরিদ্র, পাঁচ টাকা বেতনের সরকার ছিলেন, তখন প্রভুর বাটীতে সকলের সহিত যে ব্যবহার করিতেন, পরে অতুল ঐশ্বর্যাধিপতি হইয়াও তিনি সে ব্যবহার পরিবর্তন করেন নাই। প্রভু মনদমোহন দন্তের নিকটে তিনি প্রতি মাসে পাঁচ টাকা বেতন লইতে বিস্মৃত হইতেন না। তিনি যে টাকার লোভে এক্ষণ্ট বেতন গ্রহণ করিতেন, তাহা নহে। তখন তাহার অভাব ছিল না। তিনি যে তখনও সেই প্রভুর ভূত্যই আছেন, এই ধারণা

প্রভুকে ও অশ্বাশ্য সকলকে জানাইবার জন্য তিনি এইরূপ কার্য্য করিতেন। এ বড় সহজ গুণ নয়। রামচূলালের শ্যায় ধনবান হইলে, পূর্বের প্রভুর সহিত সম্বন্ধ গোপন করিতেই অনেকের চেষ্টা হওয়া সম্ভবপর। আমরা অনেক স্থলেই দেখি যে, দরিদ্র-সন্তান বড় মানুষ হইলে, সে পূর্বাবস্থা গোপন করিতেই সর্বদা সচেষ্ট থাকে, কিন্তু রামচূলাল সেই অবস্থা গোপন করা দূরে পাকুক, যুহাতে তাহা অধিকতরূপে প্রকাশ পায়, তজ্জন্ম প্রভু মদনমোহন মন্ত্রের নিকটে পাঁচ টাকা বেতন গ্রহণ করিতে কুঠিত হইতেন না।

বৎসগণ! এখন তোমরা ভালিয়া দেখ, রামচূলালের এই বিনয়ে তাহার কিরূপ ক্ষতিরুদ্ধি হইয়াছিল। রামচূলাল যদি বিনয় প্রকাশ না করিয়া গর্ব ও ঔদ্ধৃত্য প্রকাশ করিতেন—যদি তিনি পূর্ব প্রভুর সহিত সম্বন্ধ একেবারে বিচ্ছিন্ন করিয়া তাহাকে প্রভুর শ্যায় সম্মান করিতে ক্রটি করিতেন, তবে তাহার কি লাভ হইত? তাহাতে তাহার ধনও বৃক্ষিপ্রাপ্ত হইত না, যশও বৃক্ষিপ্রাপ্ত হইত না; সামাজ্য একটু আত্মাভিমান-জনিত স্মৃথ হইতে পারিত। কিন্তু তাহা হইলে লোকে তাহার কলঙ্ক রটনা করিতে ক্রটি করিত না। লোকসমাজে তিনি অকৃতজ্ঞ ও অবিনয়ী বলিয়া ঘোষিত হইতেন। স্থল বিশেষে লোকে তাহার সম্মুখেই তাহাকে দরিদ্র সন্তান বলিয়া উপহাস করিতে বিমুখ হইত না। তাহার পূর্ব অবস্থার ছুই একটি কাহিনীও বর্ণনা করিয়া তাহাকে সমাজে লজ্জিত, করিতে হাড়িত না। স্বতরাং যে আত্মাভিমান জন্ম তাহার কিঞ্চিৎ স্মৃথ

হইত, সেই আত্মাভিমান জন্মই তাহার কষ্টের পরিসীমা থাকিত না। তিনি যে আত্মাভিমানজনিত আপাতস্থ ত্যাগ করিয়া লোকসমাজে সর্ববদ্ধ বিনয় ও নৃতা প্রকাশ করিতেন, তাহাতে যেমন তাহার সদ্গুণ তেমনই তাহার বুদ্ধিও প্রকাশ পাইয়াছিল। সেই সদ্গুণ ও বুদ্ধিবলে তিনি যেমন অর্থ, যশ, তেমনই প্রচুর আনন্দও উপভোগ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। সেই যে লোকটীর সঙ্গে তাহার পুন্ত্রের বিবাদ হইয়াছিল, যদি তিনি সেই লোকটীকে কোন প্রকারে অপদষ্ট করিতে চেষ্টা করিতেন, তাহা হইলে সে লোকটী তাহার অনিষ্টের ও অখ্যাতি রটনার চেষ্টা করিত। তিনি সামান্য বিনয় প্রকাশ করায়, সে তাহার শক্ত না হইয়া বোধ হয় আজীবন তাহার গুণের একান্ত পক্ষপাতী হইয়া রহিল।

---

### রাণা রায়মল্ল।

মিবারের অধিপতি মহারাণ। রায়মল্লের জয়মল্ল নামক এক পুত্র ছিল। জলমল্ল একদা শুনিতে পাইলেন, টোড়া নামক জনপদের পূর্বাধিপতি সুরতন রাও এক্ষণ্প প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন যে, যিনি লিল্লা নামক পাঠানের হস্ত হইতে টোড়া উদ্ধার করিতে সমর্থ হইবেন, তাহাকে তিনি তদীয় তারাবাই নাম্বী কন্তা সমর্পণ করিবেন। এই সংবাদ শ্রবণ করিয়া জয়মল্ল তারা বাইর পরিণয় প্রার্থী হইয়া টোড়া আক্রমণ করিতে যাত্রা করিসেন। গৃহ উৎসুকে লিল্লাৰ সহিত তাহার ভীষণ যুদ্ধ উপস্থিত হইল। যুক্তে জয়মল্ল অসীম বলবীর্য প্রদর্শন করিলেও জয়লাভ

করিতে পারিলেন না। সুতরাং স্থায়তঃ তারাবাইর পাণি গ্রহণে তাহার আৰ কোন দাবি রাখিল না। কিন্তু জয়মল্ল মহারাণার পুত্র—সুরতন সেই মহারাণারই অধীন ব্যক্তি, এই মনে করিয়া জয়মল্ল বলপূর্বক তারাবাইকে বিবাহ করিতে চেষ্টা করিলেন। এইরূপে সম্মান নষ্ট হইবার উপক্রম হওয়াতে, সুরতন অত্যন্ত ক্রোধবশে জয়মল্লকে অসির আঘাতে নিহত করিলেন।

এই গুরুতর সংবাদ অচিরে মিবারের মহারাণার নিকটে উপস্থিত হইল। সংবাদ শুনিয়া মিবারের সমস্ত লোক বিস্মিত ও স্তুতি হইল। তাহারা মনে করিত লাগিল, মহারাণা রায়মল্ল না জানি পুত্রশোকে অধীর হইয়া কি ভীষণ প্রতিহিংসারই বিধান করেন। মিবারের মহারাণা কটাক্ষ করিলে, মুহূর্ত মধ্যে সেই সুরতনের দেহশূল্য মস্তক তৎসমীপে আনীত হইতে পারিত। কিন্তু মহাশুভৰ মহারাজ রায়মল্ল এমনটি স্থায়পর নৱপতি ছিলেন যে, তিনি এ সম্বন্ধে সুরতনকে কিছুমাত্র দোষী বিবেচনা করিলেন না। তিনি দেখিলেন যে, জয়মল্ল সুরতনের যেরূপ অপমান করিতে উদ্ধত হইয়াছিল, সেইরূপ অপমান রাজপুতের দুঃসহনীয়। এই মনে করিয়া তিনি পুত্রশোকও বিস্তৃত হইয়া স্থায়পরতাবশে সুরতনের প্রতি কিছুমাত্র রোষ প্রকাশ করিলেন না। প্রতুত তিনি বলিলেন—‘জয়মল্ল কুলাঙ্গার, তাহাকে বধ করিয়া সুরতন ক্ষত্রিয়োচিত কার্য্যই সম্পন্ন করিয়াছেন।’ শুন্দি এই কথা বলিয়াই তিনি ক্ষাস্ত হইলেন না। তিনি সুরতনকে এই ক্ষত্রিয়োচিত কার্য্যের জন্য পুরস্কার স্বরূপ বেদনের রাজ্য প্রদান করিলেন।

একবার ভাবিয়া দেখ, এই কাণ্ডে কত বড় মহাশুভাবতা ও শ্যায়পরতা প্রকাশিত হইল। পুরু অন্ত কর্তৃক শ্যায়তঃ তিরস্কৃত হইলেও, সাধারণ লোকে সেই তিরস্কারকারীর বিপক্ষে দণ্ডায়মান হইয়া থাকে। কিন্তু প্রবলপ্রতাপান্বিত মহারাণ। রায়মল্ল প্রতিবিধানের ক্ষমতা সঙ্গেও, পুরুহত্যাকারী স্বরতন রাওকে কিছুমাত্র দণ্ড প্রদান করিলেন না। তিনি দুর্জ্য পুরুশোক প্রাপ্ত হইয়াও, শ্যায়পরতার বিধান কণামাত্র বিস্মৃত হইলেন না। তিনি বিচার করিয়া দেখিলেন—পুরু অপরাধী—এমন অপরাধী যে স্বরতন রাও তাহাকে বধ করিয়া কোন অন্ত্যায় কার্যা করেন নাই। এইরূপ বিচার করিয়া মহারাজ স্বরতন রাওর প্রতি ক্রোধ সংবরণ করিলেন এবং সেই ক্রোধ সংবরণের চিহ্ন স্বরূপ তাহাকে প্রকাশ্যভাবে রাজদণ্ড পুরস্কারে ভূষিত করিলেন।

এইরূপ কাণ্ডে যে মহারাজ কি পরিমাণে বিমল আনন্দ উপভোগ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন, তাহা বর্ণনীয় নহে। পুরুশোকে অধীর হইয়া স্বরতন রাওকে বধ করিলে, তাহার কিছু মাত্র ফল হইত না। জিঘাংসা চরিতার্থতা জন্ত ক্ষণকালের তরে তাহার এক প্রকার স্থুতি জন্মিলেও, অল্প সময় পরেই তাহার নানাপ্রকার কষ্ট উপস্থিত হইত। তিনি অশ্যায়রূপে যে স্বরতন রাওকে বধ করিয়াছেন, এ কথা তাহার মনে অবশ্যই উদ্দিত হইত এবং এইজন্ত তাহার মানসিক অশাস্ত্রিত ও অবধি থাকিত না। আবার এ দিকে স্বরতন রাওর সন্তান ও তাহার আত্মীয় বন্ধু বাস্কব ও প্রজাগণও এই কাণ্ডের জন্ত নিতান্ত অসন্তুষ্ট ও বিরক্ত থাকিত। তাহার নিজরাজ্য শ্যায়পর ব্যক্তিগণও এই

জন্ম অসম্ভুক্ত ধাকিত সন্দেহ নাই। এ সকল অসম্ভোবে তাহার অনিম্ট ঘৃটিবারও সম্ভাবনা ছিল। কিন্তু মহারাণা এমনই শ্যায়-পরতা প্রদর্শন করিলেন যে, রাজাস্থ শক্র পর্যন্ত তাহা দেখিয়া তদীয় গুণের একান্ত বশীভূত হইয়া পড়িল। জগতে তাহার অনন্তকালবাপী যশও বিদ্ধমান বহিল। তিনি যাবজ্জীবন এই শ্যায়পবতাৰ উৎকৃষ্ট ফুল প্রত্যক্ষে ও পরোক্ষে ভোগ করিতে লাগিলেন।

রণজিৎসিংহ।

পঞ্জাব প্রদেশে শিখ নামক এক জাতি আছে। বীরত্বে এই জাতি ইতিহাসে সাতিশয় প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। এই জাতিমধ্যে অকালী নামে এক বীরসম্প্রদায় প্রতিষ্ঠিত ছিল। যখন মহারাজ রণজিৎ সিংহ পঞ্জাবের অধিপতি ছিলেন, তখন ফুলাসিংহ নামক এক ব্যক্তি এই সম্প্রদায়ের নেতা ছিলেন। ফুলাসিংহ এই অকালী সম্প্রদায়ের নেতা হইয়া নানাস্ত্রানে নানাপ্রকাৰ অত্যাচাৰ করিতে লাগিলেন। যখন ভাৰতবৰ্ষের গবৰ্ণৱ জেনেৱেল লর্ড মিণ্টে। রণজিৎ সিংহেৰ সহিত সঙ্গিপালনেৰ জন্ম পঞ্জাবে দৃত প্ৰেৱণ কৱেন, তখন এই ফুলাসিংহ অমিত-পৱাক্রমে দশ্যুৱ শ্যায় এই ইংৱেজ দৃতেৱ শিবিৱ আক্ৰমণ কৱেন। আজুৱক্ষণে তৎপৰ ইংৱেজ বীৱ অনায়াসে ফুলাসিংহকে পৱাজিত ও বিতাড়িত কৱিয়া দিলেন। কিন্তু ইহাতে ফুলাসিংহেৰ সাতিশয় ক্রোধ জন্মিল। তিনি সেই দুৰ্জ্য ক্রোধবশে নিষ্কাশিত তৱৰাবি হস্তে মহারাজ রণজিৎ সিংহেৱ নিকটে উপস্থিত হই-

লেন। তাহার নির্ভয় ব্যবহার ও প্রচণ্ড মূর্তি দেখিয়া বৌরকেশরী রণজিৎ সিংহ একান্ত বিশ্বিত হইলেন। ফুলাসিংহ রণজিৎ সিংহের নিকটে গমন করিয়া অসি আস্ফালন পূর্বক উত্তেজিত স্বরে কহিলেন, “মহারাজ আপনি যে ইংরাজের সহিত সন্ধিবন্ধনে প্রস্তুত হইয়াছেন, সেই ইংরেজ আজ আমাদিগের দুর্দিশার একশেষ কবিয়াছে। তাহারা আমার এই দুর্জ্জয় অকালী সম্প্রদায়কে পরাজিত করিয়া তাড়াইয়া দিয়াছে এবং আমাদিগের যারপর নাই দুরবস্থা করিয়াছে। আপনি নরপতি—আপনার নিকট এই আবেদন করিতেছি, আপনি সত্ত্ব আমাদিগের এই অপমানের প্রতিশোধ গ্রহণ করুন। যদি তাহা না করেন, তবে আমি প্রতিজ্ঞা করিতেছি, এই অসির ভীষণ আঘাতে আপনার বংশধরগণের এখনই প্রাণবিনাশ করিব।” এই কথা বলিয়া পরাজিত ফুলাসিংহ ক্রোধবশে হস্তশিত তরবারি আস্ফালন করিতে লাগিলেন। ফুলাসিংহ রণজিৎ সিংহের অধীন একজন সামাজ্য ব্যক্তি—তিনি রণজিৎ সিংহের সম্মুখে যেকূপ অবিনয় ও অসম্মান প্রদর্শন করিলেন, তাহাকে তৎক্ষণাত্ম দ্বিতীয়ত করিলেও, মহারাজকে কেহ কোন কথা বলিতে পারিত না। কিন্তু পৃথিবীর শ্যায় ধৌর রাজাধিরাজ রণজিৎসিংহ ফুলাসিংহের এইকূপ ব্যবহার দেখিয়া, কিছুমাত্র ক্রোধ প্রকাশ করিলেন—“মুক্ত তোমার সাহসের আমি প্রশংসা করি, কিন্তু একথা নিশ্চয় জানিও, রণজিৎ সিংহ জীবিত থাকিতে ইংরাজ-দূতের কেশাগ্রে কেহ স্পর্শ করিতে পারিবে না। আমি ইংরা-

জের সহিত বন্ধুত্বপাশে আবদ্ধ ; আমাকর্তৃক ইংরাজদূতের অনিষ্টসূধন স্থায় ও ধর্ম্মবিরুদ্ধ। আমি কদাপি তাহা পারিব না। আমি আমার মন্ত্রক তোমার সম্মুখে স্থাপন করিতেছি, তুমি বরং এই মন্ত্রকে পরি তরবারির আঘাত করিয়া তোমার ক্রোধাগ্নির নির্বাণ কর।” ফুলাসিংহ মহারাজ রণজিৎসিংহের এইরূপ দৃঢ়তা, গন্তীরতা, স্থায়পরতা ও অকুতোভয়তা নিরীক্ষণ করিয়া দীর্ঘ নিশ্চাস পরিত্যাগ পূর্বক তস্তস্তিত তরবারি দূরে নিক্ষেপ করিয়া রাজার পদপ্রান্তে পতিত হইলেন। মহারাজ স্বহস্তে ফুলাসিংহকে উত্তোলন করিয়া তাহাকে এবং তাহার অনুচরবর্গকে বিশেষ পারিতোষিক প্রদান করিয়া বিদায় করিলেন।

এখন তোমরা ভাবিয়া দেখ, মহারাজ রণজিৎ সিংহ কি প্রকার স্থায়পর ও সংযমী ছিলেন। তাহার ক্রোধ হইলে, ফুলাসিংহের এক খণ্ড অস্তি ও অভগ্ন থাকিত না—ফুলাসিংহের অনুচরবর্গের এক জনও জীবিত থাকিত না। কিন্তু মহারাজ সংযমবলে ক্রোধবন্ধিকে তাহার হৃদয় বিক্ষেপিত করিতে দিলেন না। তিনি ফুলাসিংহের ঐরূপ দুর্বিনীত ব্যবহার-মধ্যে ও তাহার সাহস প্রত্যক্ষ করিয়া প্রীতিলাভ করিলেন, এবং তাহাকে পারিতোষিক প্রদান করিয়া বিদায় করিলেন। মহারাজের এই কার্য্যে যে কি ফল হইল, তাহাই তোমাদিগকে এখন বলিতেছি। মহারাজের ব্যবহার দেখিয়া ফুলাসিংহ আজীবন তাহার পরম অনুগত এবং তাহার উপকারসাধনে প্রতিজ্ঞা-বন্ধ হইয়া রহিলেন। তাহার পূর্বে যে ওন্দত্য প্রভৃতি নানা-

প্রকার চরিত্রের দোষ ছিল, মহারাজের ব্যবহার দেখিয়া ক্রমশঃ তাহা কমিয়া যাইতে লাগিল । কালে তিনি মহারাজের একজন অতি বিঃস্ত প্রধান সেনাপতি হইয়া দাঢ়াইলেন । এই সেনাপতির মাহায্যে রণজিৎ সিংহ কয়ে কটী ভয়ঙ্কর যুক্তে জয়লাভ করিয়াছিলেন ।

দেখ, মহারাজের এক দিনের ব্যবহারে কি স্ফূর্তি ফলিয়াছিল । তাহার ব্যবহার দেখিয়া ফুলাসিংহের স্থায় দুর্বিনীত লোকও বিনয়ী ও অনুগত হইয়া চিরদিন তাহার হিতসাধনে তৎপর রহিল । মহারাজ প্রায় সেই ব্যবহারফলেই পেশাবর নামক স্থান অধিকার করিতে পারিয়াছিলেন ; কারণ ফুলাসিংহ তাহার জন্য আত্মবিসর্জন না করিলে, সে যুক্তে তাহার জয়ের সম্ভাবনা ছিল না ।

### শিবাজী ।

তোমরা ইতিহাসে মহারাষ্ট্রাধিপতি শিবাজীর কাহিনী পাঠ করিয়া থাকিবে—যদি না পড়িয়া থাক, ভারতের ইতিহাস পাঠসময়ে তাহা পড়িবে । এই শিবাজী একজন অসাধারণ মানব ছিলেন ; ইঁহার মত বলিষ্ঠ, কর্ম্মিষ্ঠ, দেশভক্ত, পিতৃভক্ত ও মাতৃভক্ত লোক সচরাচর দেখা যায় না । এই শিবাজীর জীবন-বৃত্তান্ত হইতে তাহার একটি রমণীয় গুণকাহিনী আজি তোমাদের নিকটে বর্ণনা করিব ।

রামকান্ত স্বামী মহারাষ্ট্রাধিপতি শিবাজীর শুরু ছিলেন । শ্রীযুক্ত বাবু সত্যপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয়, এই রামকান্ত স্বামীর

প্রতি মহারাষ্ট্রাধিপতির ভক্তির একটী অপূর্ব কাহিনী প্রকাশ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন, এক সময়ে রামদাস স্বামী আপন মনে ভ্রমণ করিতে করিতে সাতারা নামক নগরে উপনীত হন। মহাবাষ্টুধিপতি শিবাজীও সেই সময়ে উক্ত নগরে উপস্থিত ছিলেন। রামদাস স্বামী রাজাৰ গুরু হইলেও ভিক্ষাবৃন্তি দ্বারা জীৱিকা নির্বাহ করিতে লজ্জা বোধ করিতেন না। সেই ভিক্ষার জন্য রামদাস স্বামী এক গৃহস্থের দ্বারদেশে দণ্ডায়মান হইয়া, “জয় রঘুপতি” বলিয়া ভিক্ষা প্রার্থনা করেন। মহারাষ্ট্রাধিপতি শিবাজী নিকটবর্তী এক গৃহে অবস্থান করিতেছিলেন। সেই স্বর শুনিয়া শিবাজী রামদাস স্বামীকে চিনিতে পারিলেন। মহারাষ্ট্রাধিপতি তৎক্ষণাত নিকটস্থ কর্মচারীকে কি লিখিতে আদেশ দিয়া, দ্রুতপদে গুরু রামদাস স্বামীৰ পদ প্রাপ্তে পতিত হইলেন এবং তাহাকে সঘে নিজ গৃহে আনয়ন কৰতঃ পূর্বে কর্মচারীকে যে লিপি লিখিতে আদেশ করিয়াছিলেন, সেই লিপি স্বামীজীৰ ভিক্ষাপাত্রে অর্পণ করিলেন। স্বামীজী শিবাজীকে চিনিতেন; তিনি তাহাকে বলিলেন “শিবা, তুমি এ কি কাগজ ভিক্ষাপাত্রে নিষ্কেপ করিলে ? কাগজ দ্বারা আমরা উদ্দৰ পূর্ণ করি না, মুষ্টিমিত অন হইলে আমাদিগের শরীরচক্ষন্দূর হয়।” ইহা বলিয়া স্বামীজী পার্শ্ববর্তী একটী লোককে এ লিপি পাঠ করিতে বলিলেন। যখন সেই লিপিপাঠ হইল, তখন সকলেই বিশ্বিত হইয়া অবণ করিল, শিবাজী এ লিপি দ্বারা তাহার যথাসর্বস্ব গুরুচরণে অর্পণ করিয়াছেন। পুরাণে যেমন হরিশচন্দ্রের উপাখ্যানে মহারাজ হরিশচন্দ্র বিশ্বামিত্রকে যথা-

সর্বস্ব দান করিয়াছিলেন, শিবাজীও তেমনই গুরুচরণে যথা-  
সর্বস্ব দান করিলেন। তখন রামদাস স্বামী হাসিয়া কহিলেন,  
“আচ্ছা শিববা, তুমি যথাসর্বস্ব আমাকে দিয়াছ, এখন তুমি  
কি করিবে ?” শিবাজী তৎক্ষণাৎ উত্তর করিলেন, “ভগবন् !  
আপনার শত শত শিষ্য আছে, আমি তাহাদিগের অধীন হইয়া  
আপনার চরণ সেবা করিব।” স্বামী কহিলেন, “ইহাতে  
কৌপীন ধারণ করিয়া দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা করিতে হয়। এ সকল  
বঠোর অত তুমি কি পালন করিতে পারিবে ?” শিবাজী  
প্রত্যুত্তরে কহিলেন “দাস শ্রীচরণাশীর্বাদে সকল বিষয়েই  
প্রস্তুত আছে। স্বামীজী শিষ্যের ভক্তি দেখিয়া পরম পুলকিত  
হইলেন এবং তিনি শিবাজীকে নানাপ্রকার ধর্মনীতি সহকারে  
বুকাইয়া বলিলেন, শিবাজীর রাজকার্যই পরম ধর্ম। গুরুর  
উপদেশ শ্রবণ করিয়া শিবাজী কহিলেন—“গুরুদেব, যাহা  
একবার আপনার চরণে সমর্পণ করিয়াছি, তাহা কিরূপে পুন-  
ব্র্বার গ্রহণ করিব ? আমরা ক্ষত্রিয়, প্রতিগ্রহ আমাদিগের  
ধর্ম নহে।” তখন স্বামীজী শিবাজীকে তাহার প্রতিনিধিস্বরূপ  
রাজকার্য করিতে অনুমতি করিলেন ; শিবাজী অগত্যা  
তাহাতে সম্মত হইয়া রাজকার্য করিতে স্বীকার করেন। এই  
সময় হইতেই রামদাস স্বামীর গৈরিক বসন মহারাষ্ট্ৰীয়দিগের  
জাতীয় পতাকার স্থান অধিকার করিয়াছিল।

এই কাহিনী এখনই অনুত্ত যে, ইহা কাল্পনিক বলিয়াই  
বিদ্যমান করিতে প্রযুক্তি হয়। কিন্তু ইহা ঐতিহাসিক সত্য কথা।  
রামদাস স্বামী শিবাজীর দীক্ষাগুরু ছিলেন এবং তিনি সর্বদা

তাহাকে জীবনেৱ কৰ্ত্তব্যপথ বুৰাইয়া দিতেন। হিন্দুজাতি ভিন্ন  
অন্ত কোন জাতি দীক্ষাগ্রন্থকে ভক্তি কৱা বিশেষ গুণ বলিয়া  
স্বীকাৰ না কৱিতে পাৱেন, কিন্তু সকলেই একবাক্যে এই  
প্ৰকাৰ আত্মবিসৰ্জনেৱ সুখ্যাতি কৱিবেন সন্দেহ নাই ।

. ঈশ্বরচন্দ্ৰ বিষ্ণুসাগৱ ।

অন্ত তোমাদিগেৱ সমাপ্তে আমাদেৱ বঙ্গদেশস্থ এক মহানু  
ভৱ ব্যক্তিৰ মহত্বী কাহিনা বণনা কৱিব। তিনি রাজা ছিলেন  
না সত্য, কিন্তু লক্ষ লক্ষ লোকেৱ হৃদয়ে তাহাৰ সিংহাসন  
প্ৰতিষ্ঠিত ছিল। তাহাৰ নাম ঈশ্বরচন্দ্ৰ বিষ্ণুসাগৱ ।

বিষ্ণুসাগৱেৱ নাম তোমৱা অবশ্যই শুনিয়াছ। অন্ত আমি  
তাহাৱই কয়েকটি গুণেৱ কথা তোমাদিগকে শুনাইতে ইচ্ছা  
কৱিয়াছি ।

কৰ্লিকাতাৱ সন্নিকটস্থ কোন পল্লিতে এক সন্ত্রাস্ত ভদ্ৰ-  
লোকেৱ গৃহে, তাহাৰ ভাগিনীয়েৱ ওলাউঠা রোগ হয়। ওলা-  
উঠা রোগেৱ কথা জানিতে পাৱিয়া গৃহস্বামী মৃত্যুভয়ে আপনাৱ  
কৰ্ত্তব্যবৃক্ষি বিশ্বৃত হইয়া ভাগিনীয়কে বাটীৱ বাহিৱে সামান্য  
এক স্থানে শোয়াইয়া রাখিলেন। দৱাৱ সাগৱ বিষ্ণুসাগৱ  
মহাশয় লোকমুখে এই সংবাদ পাইয়া তৎক্ষণাৎ সুপ্ৰসিদ্ধ  
শ্ৰীযুক্ত বাৰু সুৱেন্দ্ৰনাথ বন্দেয়োপাধ্যায়কে পিতা সুপ্ৰসিদ্ধ বাৰু  
দুৰ্গাচৱণ বন্দেয়োপাধ্যায়কে সঙ্গে লইয়া সেই ভদ্ৰলোকেৱ গৃহে  
উপনীত হইলেন। তাহাৱা সেখানে গিয়া দেখিলেন, রোগীকে  
বাটীৱ বাহিৱে এক কদৰ্য হুলে মাতুৱেৱ উপৱে শোয়াইয়া

ରାଖା ହଇଯାଛେ । ଦେଖିଯା ଦୟାର ସାଗରେ ହଦୟେ ଦୟା ଉଦ୍ବେଳିତ ହଇଯା ଉଠିଲ । ତିନି ଅନତିବିଲଞ୍ଜେ ସ୍ବୀୟ କନିଷ୍ଠ ଆତା ଦୌନବକୁ ଶ୍ରାୟରତ୍ନକେ ବାଜାରେ ପାଠାଇଯା ଦିଲେନ । ଦୌନବକୁ ରାତ୍ରିତେ ବହୁବାଜାର ହିତେ ବାଲିମ ତୋଷକ ପ୍ରଭୃତି ସ୍ବୀୟ ମନ୍ତ୍ରକେ ବହନ କରିଯା ଦେଡ଼ କ୍ରୋଷ ପଥ ଦୂର ମେଇ ବାଟୀତେ ଉପଚ୍ଛିତ ହଇଲେନ । ଦୟାର ସାଗର ନିଜେ ରୋଗୀର ଶୁଣ୍ଠବ୍ୟକ୍ତି କାର୍ଯ୍ୟ ନିଯୁକ୍ତ ହଇଲେନ, ନିଜ ହଞ୍ଚେ ରୋଗୀର ମଳମୁତ୍ରାଦି ପରିକାର କରିଯା ଦିଲେନ । ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରୋଗୀ ଆରୋଗ୍ୟଲାଭ ନା କରିଲ ମେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଦ୍ରାସାଗର ମେଇ ବାଟୀ ହିତେ ଅନ୍ତର ଗମନ କରିଲେନ ନା ।

ଏଇ ସମୟେ ବଡ଼ବାଜାର କୋନ ଏକ ମୋକ୍ଷାରେବ ବାଟୀତେ ତାହାର ଭୂତ୍ୟେର ଓଳାଉଠା ହୟ । ମୋକ୍ଷାର ବାବୁ ସଂବାଦ ଜାନିବାମାତ୍ର ଚାକରେର ହାତ ଧରିଯା ଉପର ହିତେ ନାମାଇଯା ରାତ୍ରାଯ ଶୋଯାଇଯା ରାଖିଲେନ । ସଟନାକ୍ରମେ ବିଦ୍ରାସାଗର ଏ ରୋଗୀକେ ଦେଖିତେ ପାନ । ଦେଖିବାମାତ୍ର ଦୟାର ସାଗର ତାହାକେ ନିଜେର ବାଟୀତେ ଲାଇଯା ଆସିଲେନ ଏବଂ ନିଜେର ବାଟୀତେ ଆନିଯା ନିଜେର ଶୟାୟ ତାହାକେ ଶୋଯାଇଯା ଚିକିତ୍ସା କରାଇତେ ଲାଗିଲେନ ।

ଶୁପ୍ରସିଦ୍ଧ କବି ମାଇକ୍ରେଲ ମଧୁସୂଦନ ଦତ୍ତେର ନାମ ତୋମରା ଶୁନିଯା ଥାକିବେ । ଏକ ସମୟେ ଏଇ କବି ବିଲାତ ହିତେ ବିଦ୍ରାସାଗର ମହାଶୟେର ନିକଟେ ଟାକାର ଜୟ ବିନୀତତାବେ ଏକ ପତ୍ର ଲିଖେନ । ବିଦ୍ରାସାଗର ମହାଶୟେର ତଥନ ହାତେ ଟାକା ଛିଲ ନା, କିନ୍ତୁ ତିନି ଝଗ କରିଯାଏ ଚାରି ସହିତ ଟାକା ମଧୁସୂଦନ ଦତ୍ତକେ ପାଠାଇଯା ଦିଲେନ ।

ଏଇ ସୁକଳ ଦୟାର କାହିନୀ ହିତେ ତୋମରା ଦେଖିତେ ପାଇତେଛ, ବିଦ୍ରାସାଗର ମହାଶୟ ଏମନ ଦୟାଶୀଳ ଛିଲେନ ସେ, ଦୟାବୁଦ୍ଧି ପ୍ରଗୋ-

দিত হইলে, তিনি কি ধন, কি প্রাণ কিছুরই দিকে দৃষ্টিপাত করিতেন না । দয়াবলে তিনি মৃত্যুভয়কে উপেক্ষা করিতে পারিতেন—দয়াবশে তিনি সংসারের সর্বপ্রধান কষ্ট দারিদ্র্য-ভয়, ধীণভয়ও অবহেলা করিতে পারিতেন । যিনি প্রকৃত দয়াশীল, তাঁহার দয়া, বিচাব করিয়া কার্য্যক্ষেত্ৰে অবতীর্ণ হয় না ।

বিষ্ণুসাগৰ মহাশয় কেবলমাত্র যে মনুষ্যের প্রতিই দয়াশীল ছিলেন, এমন নহে । তাঁহার দয়া পশ্চাদির প্রতি সম্পূর্ণ হইত । ইহার একটা মূল্য গল্প তাঁহার জীবনচরিতে পাঠ করিয়াছি । তিনি এক দিন দেখিতে পাইলেন, এক স্থানে গোদোহন কার্য্য সম্পন্ন হইতেছে । একজন লোক গোবৎস ধরিয়া আছে অন্য একটি লোকে দুঃখ দোহন করিতেছে । গোবৎস দূরে থাকিয়া তাহার মাতৃস্তন্ত্র নিঃশ্বত হইতেছে দেখিয়া, পান করিবার জন্য সতৃষ্ণ দৃষ্টিপাত করিতেছে ও উচ্চেংসে হাস্তানব করিয়া, সেই দিকে ছুটিবার জন্য প্রাণপণে চেষ্টা করিতেছে । দেখিয়া বিষ্ণুসাগৱের দয়ার সাগৰ উদ্বেলিত হইয়া উঠিল—দুর দুর ধারে অয়ন হইতে অক্ষ বিগলিত হইতে লাগিল । বিষ্ণুসাগৰ মহাশয় এই ঘটনার পরে কিছুকাল গোদুঃখ এবং তদ্বারা প্রস্তুত দুৰ্ব্যাদির ভোজন পরিত্যাগ করিয়াছিলেন । তিনি এই দয়াপৰমতন্ত্র-হইয়া একবার মৎস্তাহারও পরিত্যাগ করিয়াছিলেন ।

বিষ্ণুসাগৰ স্বদেশস্থ পাঠশালায় পাঠ শেষ করিয়া অক্টম বর্ষ বয়সে কলিকাতা মহানগরীতে বিষ্ণুভ্যাস জন্ম উপস্থিত হন । বিষ্ণুসাগৱের পিতা সাতিশয় দরিদ্র ছিলেন । তিনি বড়বাজারে জগন্নাথ সিংহ নামক কোন এক ব্যক্তির বাসায়

বিষ্ণুসাগরের সহিত অবস্থান করিতে লাগিলেন। এই বাসার নিকটে এক পাঠশালা ছিল—বিষ্ণুসাগর প্রথমে তাঁহাতেই বিষ্ণুভ্যাস করিতে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু কিছুদিন পরেই অষ্টম বর্ষীয় বালক বিষ্ণুসাগর তাঁহার পিতার নিকটে আসিয়া নিবেদন করিলেন—“মহাশয়, আমি দেশস্থ পাঠশালায় যাহা শিখিয়া আসিয়াছি, এখানে তাঁহার অপেক্ষা কিছুই অধিক শিক্ষা হয় না। প্রত্যহ অনর্থক তথায় যাইয়া সময় অতিবাহিত করিতে হয়। অতএব যাহার নিকট নৃতন বিষয় শিখিতে পারি, আমাকে সেইরূপ গুরুমহাশয়ের নিকটে নিযুক্ত করুন, নচেৎ বিদেশে থাকিবার আবশ্যকতা কি ?” কিছু কাল পরে, বিষ্ণুসাগর মহাশয় কলিকাতা সংস্কৃত কলেজে বিষ্ণুভ্যাসে প্রবৃত্ত হন। বিষ্ণুসাগরের জীবনচরিতে লিখিত আছে, এই সময়ে যখন বিষ্ণুসাগর স্বীর মন্ত্রকোপের ছত্র ধারণ করিয়া বড়বাজার হইতে পটলডাঙ্গা সংস্কৃত কলেজে পড়িতে আসিতেন, তখন বোধ হইত যেন একটী ছত্র সজীব হইয়া পথ দিয়া চলিয়া যাইতেছে। বিষ্ণুসাগর সংস্কৃত কলেজে দিনের বেলা যাহা পড়িয়া আসিতেন, রাত্রিতে তাহা তাঁহার পিতার নিকটে বলিতে হইত। বিষ্ণুসাগর এমনই ভাবে তাঁহার পিতার নিকটে পাঠ বলিতেন যে, বিষ্ণুসাগরের পিতা সে সকল বিষয়ে অনভিজ্ঞ হইয়াও, অনায়াসে তাহা বুঝিতে পারিতেন। কথিত আছে, এইরূপে বিষ্ণুসাগর মহাশয়ের পিতা এমন ব্যাকরণ শিখিয়াছিলেন যে বিষ্ণুসাগর মনে কংঠিতেন, তাঁহার পিতার ব্যাকরণে ভাল অধিকার আছে। বস্তুতঃ সংস্কৃত ব্যাকরণ তিনি ইতিপূর্বে কিছুমাত্র অবগত ছিলেন

না । বিদ্যাসাগৰ বাসায় অনেক সময়েই একাকী থাকিয়া পাঠাভ্যাস করিতেন—কারণ তাহার পিতা কর্মসূন্ধান হইতে রাত্রি নয়টাৰ পৰ বাসায় আসিতেন । তিনি বাসায় আসিয়া যদি দেখিতেন যে, বিদ্যাসাগৰ ঘুমাইয়া রহিয়াছেন, অমনি তিনি তাহাকে গুরুতর প্রতাৰ করিতেন । একারণ বিদ্যাসাগৰ রাত্রিতে প্রদীপের সম্প তৈল চক্ষে লাগাইয়া জাগৱিত থাকিতেন । তৈল চক্ষে লাগিলে, চক্ষু জালা কৰিত, স্তুতৰাং বিদ্যাসাগৱের সহজে নিদ্রাকৰ্ষণ হইত না । এই শেষ রাত্রিতেও তিনি পিতাৰ নিকটে নানাপ্ৰকাৰ কৰিতা অভ্যাস করিতেন ।

বিদ্যাসাগৰ যখন যে শ্ৰেণীতে পড়িতেন, তখন সেই শ্ৰেণীতে সৰ্বোৎকৃষ্ট হইতে তাহার বিলক্ষণ জেন ছিল । এজন্ত প্ৰায় সমস্ত রাত্ৰি জাগৱণ কৰিয়া পাঠাভ্যাস কৰিতে তিনি কৃতি কৰেন নাই । তিনি প্ৰায়ই তাহার পিতাকে বলিতেন আমি রাত্ৰি দশটাৰ সময়ে আহাৰ কৰিয়া শয়ন কৰিব, রাত্ৰি বাৰটা বাজিলে আপনি আমাকে জাগৱিত কৰিবেন । এইন্দৰপে দুই ঘণ্টা মাত্ৰ নিদ্রিত থাকিয়া বিদ্যাসাগৰ অৰশিষ্ট সমস্ত রাত্ৰি বিদ্যাভ্যাস কৰিতেন । এইন্দৰপ অধ্যবসায় ও পৱিত্ৰমৰ্মণে বিদ্যাসাগৰ বিশেষ প্ৰশংসাৱ সহিত সকল পৱীক্ষায় উল্লীৰ্ণ হইতে লাগিলেন ।

এই পাঠাভ্যাস কালেই কয়েকদিন বিদ্যাসাগৰকে স্বহস্তে পাকাদি কৰিতে হইত । তিনি এই সময়ে প্ৰত্যুষে কিছুকাল পুস্তকাদি পাঠ কৰিয়া গঙ্গাৱ ঘাটে স্নান কৰিতে থাইতেন । স্নান কৰিয়া বাসাতে প্ৰত্যাগমনেৱ সময় বাজাৱ হইতে মৎস্যাদি

রঞ্জনদ্বয় সমস্ত ক্রয় করিয়া লইয়া আসিতেন। বাসায় পৌঁছিয়া, প্রথমতঃ ভোজনদ্বয় সকল রঞ্জনোপযোগী করিয়া সংগ্রহ করিতেন। হরিদ্রা মরিচ প্রভৃতি কাল মসলা নাটিয়া পরে উনন ধরাইয়া পাকক্রিয়া সম্পন্ন করিতেন। আহারান্তে তাঁহাকেই উচ্চিষ্ট মুক্ত ও ভোজন-পাত্র মার্জনা ও ধোতাদি করিতে হইত। এইরূপ কার্যে তাঁহার অঙ্গুলির ও নথের অগ্রভাগ প্রায় ক্ষয় পাইয়া যাইত। এইরূপ করিয়াও তিনি বিদ্যাল্যাসে কিছুমাত্র ঔদান্ত প্রকাশ করেন নাই। বিদ্যাশিক্ষা সম্বন্ধে এইরূপ চেষ্টা ও একাগ্রতানিবন্ধন বিদ্যাসাগর অতি অল্প বয়সেই সংস্কৃত শাস্ত্রে একজন অধিতৌয় পণ্ডিত হইয়া উঠিয়াছিলেন।

সংস্কৃত কলেজে পাঠ সমাপন করিয়া বিদ্যাসাগর ষথন ফোর্ট-উইলিয়ম কলেজে মাসিক পঞ্চাশ টাকা বেতনে পণ্ডিত নিযুক্ত হন, তথন তাঁহার ইংরাজী ও হিন্দুস্থানী ভাষা শিখিবার আবশ্যকতা হয়। এই জন্য তিনি মাসিক দশ টাকা বেতন দিয়া এক জন হিন্দুস্থানী পণ্ডিত নিযুক্ত করিলেন এবং তাঁহার নিকটে প্রাতে নটা পর্যাস্ত হিন্দীভাষা শিখিতে লাগিলেন। ইংরাজী ভাষা শিখিবার জন্য বিদ্যাসাগর তাঁহার পরম বক্তু বাবু দুর্গাচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়ের সাহায্য গ্রহণ করিলেন। দুর্গাচরণ বাবু প্রথমে নিজেই বিদ্যাসাগরকে ইংরাজী শিক্ষা দিতে লাগিলেন। কিছুদিন পরে দুর্গাচরণ বাবুর একজন ছাত্র নীলমাধব মুখে-পাধ্যায় বিদ্যাসাগর মহাশয়কে ইংরাজী শিখাইবার ভার গ্রহণ করিলেন। ইহার পরে বিদ্যাসাগর মাসিক নয় টাকা বেতন দিয়া মাস্টার রাখিয়া, ইংরাজী ভাষা অভ্যাস করিতে লাগিলেন।

এইরূপ বাল্যকাল বিগত হইলেও, বিদ্যাসাগর অসাধারণ চেষ্টা ও উত্তুম সহকারে অল্পকালের মধ্যেই ইংরাজী ভাষাতেও বৃংপন্ন হইলেন। তিনি এইরূপে এমন ইংরাজী লিখিতে শিখিয়াছিলেন যে, তৎকালে ইংরাজীভাষায় কৃতবিদ্য ব্যক্তিগণও তাঁহার ইংরাজী লেখা দেখিয়া বিশেষ প্রশংসা করিতেন।

তোমরা বেহ কেহ মনে করিতে পার, দরিদ্র হইলে বুঝি ব্যয়সাধ্য ইংরাজী-ভাষা শিখিয়া বড়লোক হইবার উপায় নাই। কিন্তু দেখ, এই বিদ্যাসাগর দরিদ্র সন্তান হইয়াও কেমন চেষ্টা ও অধ্যবসায় বলে লেখাপড়া শিখিয়া বঙ্গদেশে একজন অস্তীয় লোক হইয়াছিলেন। তিনি যেরূপ কষ্ট স্বীকার করিয়া লেখাপড়া অভাস করিয়াছিলেন, একে উত্তম ও একাগ্রতা, থাকিলে, সকল অবস্থার লোকই বোধ হয় সংসারে প্রভৃত অর্থ ও যশ সংয় করিতে পারে।

ইহাও অনেকে মনে করিয়া থাকে যে স্কুল-কলেজের পাঠ সমাপ্ত হইলেই লেখা পড়া শেষ হইল—বাল্যকাল অতীত হইলে, আর বিদ্যাভ্যাসের সময় থাকে না। কিন্তু দেখ, এই বিদ্যাসাগর যৌবনকালেও, চাকরী করিতে করিতেও, কেমন উত্তম বিদ্যাভ্যাস করিয়াছিলেন। এই উত্তম, এই অধ্যবসায়, এই কষ্টস্বীকার, এই একাগ্রতা তোমাদিগের জীবনে প্রদর্শিত হইলে, তোমারাও সুবিধ্যাত হইয়া জন্মভূমির মহোপকার সাধন করিতে পার এবং আপনার ও পরিবারবর্গের অশেষ সুখ ও মঙ্গলের হেতু হইতে পার।

বিদ্যাসাগরের অশেষ গুণ ছিল। তাঁহার শ্বারু কৃতজ্ঞ পুরুষ

অতি অল্পই দৃষ্ট হইয়া থাকে। তিনি বাল্যকালে যাঁহার নিকটে সামান্য উপকারও পাইয়াছেন। স্বৈরাগ হইলে, তিনি তাঁহার মহোপকার সাধন করিয়াছেন। পাঠশালার পশ্চিম হইতে উচ্চ-পদ্ম অনেক লোক তাঁহার এই কৃতজ্ঞতার ফলস্বরূপ মাসক মাসাহারা প্রাপ্ত হইতেন। ফলতঃ একদিনও যে ব্যক্তি বিদ্যাসাগবের উপকার করিয়াছে, যাবজ্জীবন বিদ্যাসাগব তাহার কিংবা তাহার পুত্রপোত্রাদির সন্ধান করিয়া যাঁথাসাথা প্রতুপকার করিতে চেষ্টা করিয়াছেন।

এই সকল মহৎগুণের কাহিনী শুনিলেও হৃদয়ে মহৎস্তুর সংক্ষার হয়। এই সকল মহৎগুণের জন্ম বিদ্যাসাগর মহাশয় যেমন হৃদয়ে প্রচুর আনন্দ, তেমনই, লোক-সমাজে প্রচুর সম্মান ও যশ লাভ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার নিঃস্বার্থপরতা, তাঁহার লোভশূল্পতা, তাঁহার দয়া, তাঁহার স্থায়পরতা দেখিয়া প্রধান প্রধান রাজপুরুষগণও তাঁহাকে বিশেষ সম্মান করিতেন। সে কিরূপ সম্মান, নিম্নলিখিত বৃত্তান্ত পড়িলে বুঝিতে পারিবে।

হেলিডে সাহেব যখন বঙ্গের শাসনকর্তা ছিলেন, তখন তিনি সপ্তাহের মধ্যে প্রতি বৃহস্পতিবার বিদ্যাসাগরকে তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিবার জন্ম অনুরোধ করেন। এজন্ম বিদ্যাসাগর প্রতি বৃহস্পতিবার ছোটলাটের বাটীতে গমন করিতেন। একদিন তিনি ছোটলাটভবনে উপস্থিত হইয়া দেখিলেন যে, ছোটলাটের সহিত দেখা করিবার জন্ম বহুসংখ্যক সন্তান, পদ্মস্তু, মাস্তুগণ্য, ব্যক্তি উপস্থিত হইয়াছেন। বিদ্যাসাগর তথায় গমন করিয়া চাপরাসীদ্বারা আপনার নামের টিকিট পাঠাইয়া দিলেন।

চোটলাটের নিকটে টিকিট পাঠাইলে, চাপরাসী আসিয়া বলিল  
বিষ্ণুসাগরকে চোটলাটসাহেব যাইতে বলিয়াছেন। তাহা  
শুনিয়া উপস্থিত মানুগণ্য ব্যক্তিবর্গ নিতান্ত লজ্জিত ও ক্ষুক্ষ  
হইলেন এবং আপনাদিগকে নিতান্ত অপমানিত ও মনে করি  
লেন। কারণ অনেক সময় বসিয়া থাকিয়াও, তাহারা ছোট  
লাটেব সাক্ষাৎলাভ করিতে পারেন নাই। তাহারা ইহাতে  
এমনই স্মর্মান্তিক কস্ট অনুভব করিলেন যে, এইরূপ ব্যবহারের  
কারণ অবগত হইবার জন্য তাহারা ছোটলাট সমীপে এই কথা  
উপস্থিত করিতে কুষ্ঠিত হইলেন না। তাহাদিগের কথা শুনিয়া,  
চোটলাট মহানুভব হেলিডে তাহাদিগকে বলিলেন—“আমি  
বিষ্ণুসাগরের নিকট অনেক উপদেশ পাই এবং অনেক কার্য্য  
তদ্বারা অনুষ্ঠিত হইয়া থাকে। কারণ, বিষ্ণুসাগর নিঃস্বার্থ ও  
দেশহিতৈষী, সকল বিষয়ে অভিজ্ঞ ও বুদ্ধিমান। অন্য যাহারা  
আমার নিকট আগমন করেন, তাহারা প্রায়ই আপনাদিগের  
স্বার্থসাধনাদেশেই আসিয়া থাকেন। এরূপ স্থলে বিষ্ণু-  
সাগরকে তাহাদের সকলেব অপেক্ষাই আমি সম্মানার্থ মনে  
করি।” এই উচিত কথা শুনিয়া সকলেই আপন আপন দোষ  
গুণ বুঝিতে পারিয়া নিরস্ত্র হইলেন।

এখন দেখ, নিঃস্বার্থপরতায় কিরূপ সাংসারিক খাতি ও  
প্রতিপত্তি আনয়ন করিতে পারে।

## চন্দ্রশেখর রায় ।

বাকরগঞ্জ (বরিশাল) জেলার সাহাজাদপুর নামে গুরগণায় চন্দ্রশেখর রায় নামে একজন পরাক্রান্ত ভূম্যাধিকারী বাস করিতেন। এখন ইংরাজ-শাসনে দস্তুর-তক্ষরের ভয় কমিয়া আসিয়াছে, তখন দস্তুরগণ দূব স্থান হইতেও অস্ত্রাদি লইয়া জলপথে ও স্থলপথে আসিয়া গ্রামবাসীর অর্থ লুণ্ঠনপূর্বক পলায়ন করিত। একদা এইরূপ একদল 'দস্তুর' গুপ্তবেশে চন্দ্রশেখর রায়ের বাড়ীতে আতিথ্য গ্রহণ করিল। তাহাদিগের উদ্দেশ্য, দিনের বেলা সমস্ত দেখিয়া শুনিয়া রাত্রিকালে বাটী লুণ্ঠন করিবে। চন্দ্রশেখর রায় নিজে যেমন বলবান ছিলেন, তাহার অধীনে কয়েক জন পাইকও সেইরূপ বলবান ছিল। তখনকার জমিদারগণ বলবান ও লাঠিয়াল দেখিয়াই পাইক নিযুক্ত করিতেন। দস্তুরগণ পূর্বে চন্দ্রশেখর রায়ের নাম না শুনিয়াছিল এমন নহে—তাহাকে পরাক্রান্ত বলিয়াও তাহারা জানিত। তবু তাহার বাটী লুণ্ঠন করিতে তাহাদের বিশেষ আগ্রহ জমিয়াছিল।

চন্দ্রশেখর রায় অতিথিপরায়ণ ছিলেন। তাহার বাড়ীতে অতিথির বিশেষ সমাদর ছিল। দস্তুরগণও বিশেষ সমাদর প্রাপ্ত হইয়া আহারাদি সমাপন করিল। এই আহারকালে চন্দ্রশেখর রায়ের একজন প্রাচীন ভূত্য দেখিল যে, অতিথিগণ আহার্য-স্তুত্য মধ্যে কিছুমাত্র লবণ গ্রহণ না করিয়া, সেগুলি স্থানান্তরিত করিল। সেকালের লোকে জানিত, দস্তুরগণ যে বাড়ীতে দস্তুরতা করিবে, সে বাড়ীর নেমক তাহারা গ্রহণ করিবে না।

ইহা দেখিয়া তাহার মনে বিলক্ষণ সন্দেহ উপস্থিত হইল। প্রাচীন ভূত্য উৎক্ষণাত এই কথা চন্দ্রশেখর রায়ের নিকটে নিবেদন করিল। শুনিয়া চন্দ্রশেখর রায় কিছুমাত্র ভীত বা চিন্তিত হইলেন না। তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সহিত আজু-রক্ষার্থ সচেষ্ট হইলেন। তাহার বাটীর চারিপার্শ্বেই তাহার জমিদারী ছিল। তিনি সংবাদ দিয়া দেশস্থ বলবান প্রজা-গণকে এৰুক্ত করিলেন।

তখন বলবীর্য একটা বিশেষ গৌরবের বিষয় ছিল। চন্দ্রশেখর গ্রামস্থ সকল লোককে তাহার বাটীতে নিমন্ত্রণ করিলেন। বহির্বাটীতে এক বিস্তীর্ণ আন্তরণ বিস্তৃত হইল। গ্রামস্থ লোক তাহাতে উপবেশন করিলেন। সেই অতিথিবেশী দশ্য-গণও আমন্ত্রিত হইয়া তথায় উপবেশন করিল। চন্দ্রশেখর রায় তখন সর্বসমক্ষে আপনার বলবীর্যের পরিচয় দিতে প্রবৃত্ত হইলেন।

প্রথমে তিনি তাহার পাইক সর্দারগণের সহিত লাঠি খেলিতে লাগিলেন। লাঠি খেলা শেষ করিয়া চন্দ্রশেখর তাহাদিগের সহিত মল্লযুক্তে প্রবৃত্ত হইলেন। তিনি জমিদার, তাহারা মীচ লোক, এ ধারণা মন হইতে তখন দূর করিয়া, তিনি নিঃসঙ্কোচে তাহাদিগকে একে একে পরাস্ত করিলেন। পরে জয়েল্লাসে উন্মত্ত হইয়া চন্দ্রশেখর সভাস্থ বলবান ব্যক্তিগণকে মল্লযুক্ত আহ্বান করিতে লাগিলেন। সেই দশ্যদলের মধ্যে যাহারা বিশেষ বলবান ছিল, তাহারা সেই আহ্বানে শুনিয়া নিরস্ত্র থাকিতে পারিল না—তাহারা চন্দ্রশেখরের সঙ্গে একে

একে মল্লযুক্তে প্রবৃত্ত হইল—চন্দ্রশেখর একে একে তাহাদিগকে পরান্ত করিয়া বিদায় করিলেন। তখন রোষে তাহার অয়নস্থয় ঘোরতর রক্তবর্ণ হইয়া উঠিল—তিনি পুনঃ পুনঃ সভাস্থিত লোকদিগকে দ্বন্দ্যুক্তে আহ্বান করিতে লাগিলেন। কিন্তু তাহার শৌর্য ও বীর্য দেখিয়া কেহই আর অগ্রসর হইতে সাহস করিল না। তখন তিনি হাসিয়া ক্রৌড়াপ্রাঙ্গন হইতে অপস্থিত হইলেন। লোক জন সকল আপন আপন আলয়ে প্রস্থান করিল।

তাহার এইক্রম বীর্যবত্তা দেখিয়া দম্ভুগণ বিস্মিত, ভাত ও পুলকিত হইয়া গোপনে তাহাদিগের পরিচয় ও সেখানে আসিবার উদ্দেশ্য প্রকাশ করিল—এবং তাহার বলবিক্রমের প্রশংসা করিয়া নৌরবে তথা হইতে প্রস্থান করিল।

চন্দ্রশেখর ইচ্ছা করিলে, ইহাদিগকে গ্রেপ্তার করাইয়া শাস্তি দিতে পারিতেন। কিন্তু তিনি তাহা না করিয়া এইক্রমে বলবীর্য দেখাইয়াই আত্মারক্ষা করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন।

### মহম্মদ মসিন।

ইংরাজী ১৭৩২ খ্রীষ্টাব্দে হুগলী নগরে মহম্মদ মসিন নামক এক মহাত্মা জন্মগ্রহণ করেন। সর্ববাঙ্গীন শিক্ষা, বদ্ধান্ততা ও তোগাস্পৃহতারজন্য ইহার ষশ বঙ্গদেশে অক্ষয় হইয়া রহিয়াছে।

মহম্মদ মসিন শরীর ও মন উভয়েরই সাতিশয় উৎকর্ষ সাধন করিয়াছিলেন। তিনি ব্যায়ামাদি ঘারা শরীরকে এমনই বলশালী, কষ্টসহিষ্ণু, অম্পারিগ করিয়াছিলেন যে, তৎকালে

শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে তাদৃশ পুরুষ অতি অল্পই পরিলক্ষিত হইত। তিনি বিনা ক্লেশে বহুদূর পদত্রজে ভ্রমণ করিতে পারিতেন, ফলতঃ এই পর্যটনক্ষমতাবলে তিনি সেই সময়ে পৃথিবীর নানাদেশ পর্যটন করিয়া অশেষ জ্ঞানের ভাণ্ডার সঞ্চয়ে সমর্থ হইয়াছিলেন। ক্ষুধা-তৃষ্ণা তাহাকে অল্পে কাতর করিতে পারিত না—কেন প্রকাব দস্ত্যাভয় তাহাকে সহজে বিচলিত করিতে পারিত না। অসিস্কালন বদ্ধায়ও তাহার বিলক্ষণ পারদর্শিতা জন্মিয়াছিল।

অনেকস্থলে দেখিতে পাওয়া যায়, এই রূপ শারীরিক বল-বীর্যাসম্পন্ন ব্যক্তি প্রায়ই গৌয়ার ও অস্থিরপ্রকৃতি হইয়া থাকে। তাহাদের মানসিক শিক্ষা ও প্রায় পূর্ণতা প্রাপ্ত হয় না। কিন্তু মসিন সেরূপ ছিলেন না। তিনি যেমন বলবাব ও অসিস্কালনকুশল ছিলেন, আরব্য ও পারস্য ভাষার তেমনই তাহার প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য জন্মিয়াছিল।

মসিন যত্ন করিয়া মনোহারিণী কলাবিদ্যাও অভ্যাস করিতে বিমুখ হন নাই। চিত্রবিদ্যাতে তিনি সাতিশয় সিদ্ধ ছিলেন। তাহার হস্তলিপি এমন সুন্দর ছিল যে, যে তাহা দেখিত, সেই প্রশংসা না করিয়া থাকিতে পারিত না। মসিনের সময়ে হস্তলিপি সুন্দর হওয়া একটা গৌরবের কথা ছিল।

মসিন আজীবন কৌমার ব্রত প্রতিপালন করিয়াছিলেন। প্রথমে তাদৃশ সঙ্গতিপন্ন না হইলেও, পরে তিনি তাহার ভগিনী মন্মুজ্জানের অতুল সম্পত্তির অধিকারী হইয়াছিলেন। কিন্তু তাহাতেও তাহাকে সামাজিক ভোগস্থুখে আকৃষ্ট করিতে পারে

তাহারা পরের কোন প্রকার কষ্ট বা অস্তুবিধার কারণ দেখিতে পাইলেই তাহার প্রতিবিশানে যত্নপর হইয়া থাকেন ।

দেশের এই অভাব দূরীকরণার্থ হেয়ার সাহেব যেরূপ চেষ্টা ও পরিশ্রম করিয়াছিলেন, যেরূপ অকাতরে অর্থব্যয় করিয়া-ছিলেন, তাহা ভাবিলে বিশ্ময়ে ও কৃতজ্ঞতায় হৃদয় পরিপূর্ণ হইয়া উঠে । বস্তুতঃ এই সম্বন্ধে তাহার সাধনাও যেরূপ বিশ্ময়কর, সিদ্ধিও সেইরূপ অপূর্ব হইয়াছিল ।

হেয়ার সাহেব প্রথমেই মনে করিলেন, দেশস্থ মানুষগণ্য ব্যক্তিদিগের সহিত পরামর্শ না করিয়া, তাহাদিগের সহানুভূতি আকর্ষণ না করিয়া তিনি এ কার্যে হস্তক্ষেপ করিলে, তাহার মনোরুখ পূর্ণ হইবার সম্ভাবনা নাই । সেই জন্য তিনি তখনকার দেশস্থ বড় বড় লোকের সহিত পরামর্শ করিতে লাগিলেন । সৎকার্যের অনুষ্ঠানে ঈশ্বরই সহায়তা করিয়া থাকেন । হেয়ার সাহেব বিনা বাধায় প্রথমতঃ আমাদের দেশস্থ সকল লোকের সহানুভূতি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন । দেশস্থ লোকের সহানুভূতি পাইয়া তিনি মনে করিলেন, এ সম্বন্ধে রাজকীয় সাহায্যও নিতান্ত আবশ্যক । সেই জন্য তিনি কলিকাতা স্বপ্রিমকোর্টের প্রধান বিচারপতি মার হাইড ইন্ট সাহেবের নিকটে এই বিষয়ের উল্লেখ করিলেন । ইন্ট সাহেব অত্যন্ত সদাশয় পুরুষ ছিলেন । তিনি হেয়ার সাহেবের এই সদনুষ্ঠানে সাহায্য করিতে প্রতিশ্রুত হইলেন । অবিলম্বে একটি উচ্চশ্রেণীর বিচালয় স্থাপনের উদ্ঘোগ হইতে লাগিল । কিন্তু তখন আর একটি বিন্দু উপস্থিত হইয়া হেয়ার সাহেবের এই কার্য পণ্ড করিতে উত্তুত হইল ।

সেই সময়ে রামমোহন রায় আঙ্গুধর্ম প্রচার করেন। দেশস্থ হিন্দুগণ ইহাতে তাহার প্রতি বিশেষ কোপাবিষ্ট হইয়া উঠিলেন। রামমোহন রায় প্রস্তাবিত বিদ্যালয়ের একজন অধ্যক্ষ থাকিবেন, পূর্বে এরূপ স্থির করিতে হইয়াছিল। আঙ্গুধর্ম প্রচারের পর হিন্দুগণ এই আপত্তি উত্থাপন করিলেন যে, রামমোহন রায়ের সহিত বিদ্যালয়ের কোন সম্বন্ধ থাকিলে তাহারা সে সম্বন্ধে কোন প্রকার সাহায্য করিতে প্রস্তুত হইবেন না। এইরূপে বিদ্যালয় স্থাপন সম্বন্ধে বিশেষ বিষ্ণ উপস্থিত হইল। একদিকে রামমোহন রায়কে অধ্যক্ষ না করিলে তাহার অবমাননা করিতে হয়, এবং এই অবমাননায় তিনি ক্রুক্ষ হইয়া বিদ্যালয় স্থাপন সম্বন্ধে প্রতিকূলতাও করিতে পারেন; অপর দিকে তাহাকে প্রস্তাবিত বিদ্যালয়ের অধ্যক্ষ করিলে হিন্দুগণ ইহার প্রতিকূলতা করিবেন; সুতরাং বিদ্যালয় স্থাপন প্রায় অসম্ভব হইয়া উঠিবে। বিদ্যালয় স্থাপনের উদ্ঘোগিগণের প্রায় সকলেই এই পরিণাম ভাবিয়া ত্রিয়মাণ হইলেন। কিন্তু মহাজ্ঞা হেয়ার সাহেব ইহাতে কিছুমাত্র বিচলিত হইলেন না। প্রকৃত ইংরাজের স্থায় তিনি বিষ্ণ অতিক্রম করিতে বন্ধপরিকর হইলেন। তিনি দেখিলেন, রামমোহন রায় সুশিক্ষিত লোক এবং তিনি প্রায় এক এক দিকে। তাহাকে কোন প্রকারে বুঝাইয়া স্থির করিতে পারিলে, অন্ত দল হইতে কোন বিষ্ণ উপস্থিত হইবার সম্ভাবনা নাই। এই জন্য তিনি রামমোহন রায়কে প্রস্তাবিত বিদ্যালয়ের সহিত সংস্কৰ পরিত্যাগ করিতে অনুরোধ করিলেন। রামমোহন রায় অনুস্মারপ্রকৃতি ছিলেন না। তিনি স্বদেশের উপকারার্থ আপ-

মার অভিমান অতি তুচ্ছ মনে করিলেন, এবং অম্বান-বদনে প্রস্তাবিত বিদ্যালয়ের সহিত সংস্কৰ পরিত্যাগ করিতে সম্মত হইলেন। তখন উদ্যোগ কার্যে পরিণত হইতে লাগিল। মহাজ্ঞা হেয়ার সাহেব লোকের দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা করিয়া স্কুল স্থাপনের জন্য অর্থসংগ্রহ করিতে লাগিলেন। নানা স্থলে সতা সমিতি হইতে লাগিল। দেশস্থ বদ্যন্ত ব্যক্তিগণ হেয়ার সাহেবের সদনুষ্ঠানে সহায়তা করিতে প্রতিশ্রুত হইলেন। এইরূপে শ্রীঃ ১৮১৭ অক্টোবর ২০শে জানুয়ারী বলিকাতার হিন্দুকলেজ প্রথম স্থাপিত হইল।

এই হিন্দুকলেজে শিক্ষালাভ করিয়া এ দেশস্থ বহুতর লোক দেশে প্রতিপত্তি ও প্রাধান্ত লাভ করিয়া গিয়াছেন। এই বিদ্যালয়ের স্থাপনেই এ দেশে ইংরাজী শিক্ষার ভিত্তিস্থাপন হয়, এমন বলা যাইতে পারে। স্বতরাং এক প্রকারে মহাজ্ঞা হেয়ারকেই এই ইংরাজী শিক্ষার প্রতিষ্ঠাতা বলিতে পারা যায়।

নানা প্রকারে দেশস্থ প্রধান প্রধান ব্যক্তিদিগের সহানুভূতি আকর্ষণ করিয়া, তাঁহাদিগের নিকট হইতে অর্থানুকূল্য লাভ করিয়া এবং দ্বারে দ্বারে ভিক্ষা দ্বারা অর্থ সংগ্রহ করিয়া হেয়ার সাহেব এই বিদ্যালয়ের স্থাপনা করিলেন। ইহাতে তাঁহার যত্ন, অধ্যবসায়, পরিশ্রম ও সদনুষ্ঠানে মহত্ত্বে প্রবৃত্তিরই পরিচয় পাওয়া যায়। কিন্তু তিনি ইহা করিয়াই ক্ষান্ত থাকেন নাই। তিনি এই বিদ্যালয় যাহাতে শর্বৰাঙ্গসুন্দর হইতে পারে, ততজন্ত নিজের অর্থব্যয় করিতে কুণ্ঠিত হয়েন নাই। তিনি বিদ্যালয়ের গৃহনির্মাণ জন্য, পটোলডাঙ্গায় তাঁহার যে ভূমি সম্পত্তি ছিল,

তাহার কিয়দংশ আহ্লাদসহকারে দান করিলেন। ঐ স্থানে বিদ্যালয়ের বাটী নিশ্চিত হইল।

বিদ্যালয় স্থাপনা করিয়া হেয়ার সাহেব দেখিলেন, যে, এতদেশে অধ্যয়নোপযোগী গ্রন্থেরও বিশেষ অভাব রাখিয়াছে। দেখিবামাত্র হেয়ার সাহেব এ অভাব দূর করিতেও অদম্য উৎসাহসহকারে চেষ্টা করিতে লাগিলেন। এই জন্য এতদেশে “স্কুলবুক সোসাইটি” নামে একটা সভা স্থাপিত হইল। বিদ্যালয়ের উপযোগী গ্রন্থসমূহ ইংরাজী ও বাঙালি ভাষায় প্রণয়ন ও সংকলনপূর্বক অতি অল্প মূল্যে বা স্থলবিশেষে বিনামূল্যে প্রচার করাই এই সভার প্রধান উদ্দেশ্য ছিল।

ইংরাজীভাষা শিক্ষা করিয়া লোকে মাতৃভাষা বাঙালি উপেক্ষা না করে, তজ্জন্য হেয়ার সাহেব নিজে ইংরাজ হইয়াও, যাহাতে এদেশের লোক বাঙালি ভাষায় বৃংগন্ম হইতে পারে এবং বাঙালি ভাষারও যাহাতে উন্নতি হয়, তজ্জন্য মনোযোগী ও যত্নপূর হইলেন। কলতা তাহার চেষ্টার ফলে আমাদের দেশে ইংরাজী ও বাঙালি উভয়বিধ ভাষাশিক্ষারই বিশেষ বন্দোবস্ত হইতে লাগিল এবং দেশীঘণ্টা উভয়বিধ ভাষাতেই কৃতবিদ্য হইতে লাগিলেন।

ইন্দু কলেজ স্থাপন করিয়া হেয়ার সাহেব এতদেশীয়দিগকে ইংরাজী প্রণালীমতে চিকিৎসা-বিদ্যা শিক্ষা দিবার জন্য একটি কলেজ স্থাপন করিতে বিশেষ উদ্যোগী হইলেন। তৎকালীন গবর্নর জেনেরেল লর্ড উইলিয়ম বেণ্টিক সাহেব এ বিষয়ে পৃষ্ঠপোষক হইতে পৌরুষ হইলেন। এইরূপে এতদেশে মেডিকেল কলেজ স্থাপিত হইল।

হেয়ার সাহেব এতদেশীয়দিগের বিদ্যাশিক্ষার্থ বিদ্যালয় স্থাপনা করিয়াই ক্ষান্ত থাকেন নাই। তিনি প্রকৃত অভিভাবকের স্থায় শিক্ষার্থিগণের শিক্ষা ও চরিত্র পরীক্ষা ও পর্যাবেক্ষণ করিতেন। তিনি প্রতিদিন বেলা দশটার সময়ে স্কুল ও কলেজ দেখিতে আসিতেন। তিনি স্কুলে আসিয়া তাত্রগণের উপস্থিতি লিখিবার বহি পরীক্ষা করিতেন। যে সকল বালক অনুপস্থিত থাকিত, তিনি অবিলম্বে তাহাদিগের অনুসন্ধানে বহিগত হইতেন। এই অনুসন্ধানে বহিগত হইয়া যদি দেখিতে পাইতেন, বা জানিতে পাইতেন, কোন বালক শারীরিক পীড়ার জন্য বিদ্যালয়ে উপস্থিত হইতে পারে নাই, তাহা হইলে তিনি তাহার জন্য ঔষধাদির ব্যবস্থা করিতেন, এবং আবশ্যক হইলে শুশ্রায়া করিতেও কৃষ্টিত হইতেন না। যে সকল বালক বিদ্যালয়ে যাইবার কথা বলিয়া বাটী হইতে বহিগত হইত, কিন্তু প্রকৃত প্রস্তাবে বিদ্যালয়ে গমন না করিয়া অন্য কোন স্থানে ক্রীড়া-কৌতুকের জন্য গমন করিত, তাহাদিগকেও তিনি অনুসন্ধান করিয়া বাহর করিতে চেষ্টা করিতেন। যদি তাহাদিগকে পাইতেন, বিবিধ সদুপদেশ প্রদানে তিনি তাহাদিগকে স্মরণে আনিবার চেষ্টা করিতেন। ফলতঃ মহাত্মা হেয়ার সাহেবের প্রকৃত বাংসল্য ও উৎকৃষ্ট তত্ত্বাবধানভেতু উচ্ছ্বাসল বালকগণকেও দংষ্টত হইতে দেখা যাইত।

যে সাহেব দেখিলে বালকগণ ভয়ে শত হস্ত দূরে গমন করে —মহাত্মা হেয়ার সেই সাহেব হইলেও কোনও বালক তাঁহার নিকটে যাইতে সঙ্কুচিত হইত না। তিনি এমনই অকৃত্রিম

বাংসল্যভাব প্রদর্শন করিতেন যে, তাহাতে বালকগণের ভয় কুরিবার কোন কারণ থাকিত না। ফলতঃ তাঁহার গৃহ, প্রায় সর্বদাই শিশুগণে পরিবৃত থাকিত। হেয়ার সাহেব তাহাদিগকে লইয়া নিরন্তর পরম স্বর্খে মগ্ন থাকিতেন।

সাহেবেরা যেমন পরিষ্কৃত পরিচ্ছন্ন থাকেন, এতদেশের লোকেরা তেমন থাকিতে পারে না। হেয়ার সাহেব এতদেশীয় দিগের এই পরিষ্কারপ্রিয়তা জন্মাইবার জন্যও কম চেষ্টা করেন নাই। তিনি এ জন্য যাহা করিতেন তাহা শুনিয়া তোমরা বিস্মিত হইবে। তিনি প্রতিদিন স্কুলের ছুটীর সময়ে একখানি তোয়ালে হাতে করিয়া বারদেশে দণ্ডায়মান থাকিতেন, এবং যে সকল ছাত্রকে তিনি অপরিষ্কৃত দেখিতে পাইতেন, অবিলম্বে গ্র তোয়ালে দ্বারা তিনি তাহাদিকে পরিষ্কৃত করিয়া দিতেন। ইহাতে তিনি কিছুমাত্র অপমান বোধ করিতেন না—এই কার্যে তাঁহার প্রতৃত আনন্দের সঞ্চার হইত। তিনি হাসিতে হাসিতে মাতার ঘার শিশুগণের হাত মুখ মুছাইয়া দিয়া মুখচূর্ণ করতঃ অনিবিচ্ছিন্ন আনন্দ লাভ করিতেন।

এতদেশীয় কোন লোক কোন প্রকার বিপদে পতিত হইয়াছে, এ সংবাদ শুনিতে পাইলে, হেয়ার সাহেব ক্ষণমাত্রও স্মৃষ্টির থাকিতে পারিতেন না। তিনি অবিলম্বে তাহার বাটীতে গমনপূর্বক সবিশেষ শ্রবণ করিয়া কর্তব্যাকর্তব্য অবধারণ করিতে কৃষ্টিত হইতেন না। এক দিন বাগবাজারনিবাসী একটী ছাত্র জরুরোগে আক্রান্ত হইয়াছে, এই সংবাদ হেয়ার সাহেবের কর্ণগোচর হইল। যখন তিনি এ কথা শুনিতে পাইলেন, তখন

ঘোরতর বৃষ্টি হইতেছিল। বিস্তু সেই মহাপুরুষ তাহাতে কটাক্ষপাত না করিয়া অবিলম্বে একখানি সামান্য গাড়ী ভাস্তা করিয়া সেই ছাত্রের গৃহে উপনীত হইলেন।

এই হেয়ার সাহেবের কাহিনী লিখিয়া শেষ করা যায় না। তিনি দয়াধর্ম্মে দীক্ষিত হইয়া আপনার আপাতস্থ ও সম্মানের প্রতি দৃষ্টিপাত করিতেন না। করিবেনই বা কেন? যিনি পরোপকার-ধর্ম্মের রসাস্বাদন একবার প্রাপ্ত হইয়াছেন, তিনি তত্ত্বজ্ঞ সকলই বিসর্জন দিতে প্রস্তুত হইত্বে পারেন।

হেয়ার সাহেব এমনই মহাপুরুষ ও এতদেশীয়দিগের উপকারী বন্ধু ছিলেন যে, কেহ কেহ তাঁহার স্নেহ, পরম পবিত্র মাতৃস্নেহের সহিত তুলনা করিতে কুণ্ঠিত হয়েন নাই। এমন দয়াশীল, পরোপকারী, কর্মবীর বৈদেশিক অতি অল্পই এ দেশে দেখিতে পাওয়া যায়।

হেয়ার সাহেবের কাহিনী এই স্থলেই উপসংহার করিয়া তোমাদিগকে এ সম্বন্ধে কয়েকটী কথা বলিতে চাহি।

তোমাদিগকে আমি যে সকল স্বতঃস্ফুরণক বৃত্তির কথা বলিয়াছি। পরোপচিকির্মা তাহার মধ্যে অন্যতম। হেয়ার সাহেব এই বৃত্তিলক্ষ স্থুলে সর্বদাই মগ্ন গাঁকিতেন। তাঁহার শারীরিক বল ও কষ্টসহিষ্ণুতা এমনই ছিল যে, তিনি কষ্টসাধ্য ন্যাপারও অল্পায়ামে সম্পন্ন করিয়া পরোপকারের অসীম আনন্দাউপভোগ করিতে পারিতেন। পরোপকার করিতে অর্থের প্রয়োজন হেয়ার সাহেবের অর্থও যথেষ্ট ছিল। অর্থের সঞ্চয় করিয়া, মহামতি হেয়ার এইরূপে অতি শ্রেষ্ঠ স্থুল সজ্জাগের অধিকারী হইয়াছিলেন।





